
http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  0 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

SSSAAABBBEEERRREEESSS   
RRREEEVVVIIISSSTTTAAA   IIINNNTTTEEERRRDDDIIISSSCCCIIIPPPLLLIIINNNAAARRR   DDDEEE   

FFFIIILLLOOOSSSOOOFFFIIIAAA   EEE   EEEDDDUUUCCCAAAÇÇÇÃÃÃOOO   
   

IIISSSSSSNNN   111999888444---333888777999 

   

   

   

   

   

   

   

   

   

   

   

NNNAAATTTAAALLL   –––   RRRNNN      ///      222000000888   



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  1 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

REVISTA INTERDISCIPLINAR DE 
FILOSOFIA E EDUCAÇÃO 

 

 

ISSN 1984-3879 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Natal – RN / 2008 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  2 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Editor Chefe 
 

Antonio Basilio Novaes Thomaz de Menezes 
 
 

Editor Geral 
 

Jorge dos Santos Lima 
 
 

Editoração Eletrônica 
 

Patrick Cesar Alves Terrematte 
 
 

Normalização e Revisão Gramatical 
 

Andrea Cassandra Virgulino Figueira  
Helena Maria da Silva Barroso 

Maria da Conceição Queiroz Maia 
 
 

Equipe Editorial 
 

Andrea Cassandra Virgulino Figueira  
Antônio Basílio Novaes Thomaz de Menezes 

Helena Maria da Silva Barroso 
Jorge dos Santos Lima 

Maria da Conceição Queiroz Maia 
Patrick Cesar Alves Terrematte 

 
 

Conselho Científico 
 

Ângela Maria Paiva Cruz (UFRN) 
Antônio Carlos Pinheiro (UFPB) 

Antônio Basílio Novaes Thomaz de Menezes (UFRN) 
Eduardo Pellejero (Univ. de Lisboa) 

Jaci Menezes (UFBA) 
José Luis Câmara Leme (Univ. Nova de Lisboa) 

José Willington Germano (UFRN) 
Marlucia Menezes de Paiva (UFRN) 

Roberto Machado (UFRJ) 
Silvio Gallo (UNICAMP) 

Walter Omar Kohan (UERJ) 
 

 
 
 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  3 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

SUMÁRIO 
 
 

APRESENTAÇÃO ................................................................................................................ 04 
 

 
ARTIGOS 

Aldo Lopes Dinucci 
O ELENCHUS COMO O PRINCIPAL INSTRUMENTO DA PEDAGOGIA 
SOCRÁTICA.......................................................................................................................... 05 
 
Antonio Basilio Novaes Thomaz de Menezes 
FOUCAULT, BORGES E A EXPERIÊNCIA DA LINGUAGEM................................... 17 
 
Eduardo Pellejero   
BORGES E A POLÍTICA DA EXPRESSÃO: A TRANSVALORAÇÃO DO PASSADO 
NACIONAL ........................................................................................................................... 27 
 
Francisco López Corral 
EL HUMOR O LA FATALIDAD DE LA HERMENÉUTICA ....………….…...……… 38 
 
João Pedro Cachopo 
UMA REVISÃO CRÍTICA SOBRE A LEITURA HABERMASIANA DA DIALÉCTICA 
DO ILUMINISMO DE ADORNO E HORKHEIMER....................................................... 57 
 
Jorge dos Santos Lima 
A DIALÉTICA PRESENTE NA ESTRUTURA TEXTUAL D’O SOFISTA DE 
PLATÃO................................................................................................................................. 71 
 
Mario Teodoro Ramírez 
AUTENTICIDAD Y FRÓNESIS. DE FERRARA A VILLORO................................. .... 84 
 
Moisés David S. G. Ferreira 
A QUESTÃO DAS ORIGENS DA LINGUAGEM NA OBRA LINGUAGEM E MITO 
 DE ERNST CASSIRER ..................................................................................................... 106 
 
Rodrigo Reis Lastra Cid 
REFLEXÕES ACERCA DOS CURRÍCULOS EDUCACIONAIS E A FUNÇÃO DA 
EDUCAÇÃO ........................................................................................................................ 124 
 

 
RESENHAS 

 
Eduardo Pellejero 
La fable cinematographique, de Jacques Rancière.............................................................132 
 
Jorge dos Santos Lima 
A preleção (1929) de  que é Metafísica?, de Martin Heidegger ...................................... 138 
 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  4 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

APRESENTAÇÃO 
 
 
 
 
 
A SABERES é uma Revista de publicação científica, com caráter interdisciplinar, 

vinculada ao Grupo de Pesquisa Fundamentos da Educação e Práticas Culturais da 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN) em colaboração com outros Grupos de 
Pesquisa. Seu objetivo é divulgar as pesquisas desenvolvidas nas áreas de Filosofia e de 
Educação por membros da comunidade de pesquisa em geral. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  5 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

O ELENCHUS COMO O PRINCIPAL INSTRUMENTO DA PEDAGOGIA 

SOCRÁTICA 

 

 

Aldo Lopes Dinucci* 

 

 

Resumo:  
Realizarei, nesse artigo, uma investigação sobre o principal instrumento da pedagogia 
socrática: o elenchus, considerando particularmente seu status nos assim chamados diálogos 
socráticos ou aporéticos ou da juventude de Platão. Tentarei responder às seguintes questões: 
qual é a definição de elenchus, qual é a justificativa socrática para o uso do elenchus, qual é a 
relação entre elenchus e ética para Sócrates e, por fim, quais são os tipos, as condições, os 
efeitos do elenchus.  
 
 
Palavras-chave: Ética, Sócrates, Socratismo, Filosofia Clássica, Lógica. 

 

 

Trata-se o elenchus de um procedimento dialético no qual, ao contrário de uma 

demonstração científica aristotélica, onde partimos de premissas apodíticas e chegamos a uma 

conclusão necessária, partimos de uma proposição aceita pelo interlocutor com o intuito de 

testá-la em conjunto com outras crenças do mesmo interlocutor de modo a verificar a 

consistência do conjunto: 

 

 

 ‘Elenchus’ em sentido amplo – observa Robinson (1980 a, p. 78)1— 
significa examinar uma pessoa com relação a uma afirmação que ela fez, 
pondo-lhe questões em busca de outras afirmações, na esperança de que 
elas [as outras afirmações] irão determinar a significação e o valor de 
verdade de sua primeira afirmação. 

 

 

                                                           
* Universidade Federal de Sergipe, São Cristóvão / Sergipe – Brasil, aldodinucci@yahoo.com.br. 
 
1 Cf. Hintikka, 1993, p. 5 ; Vlastos, 1994 a, p. 250 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  6 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Como, com freqüência, Sócrates2  busca determinar que a primeira afirmação de seu 

interlocutor é inconsistente com as outras posteriores, em sentido estrito o elenchus é um teste 

da consistência das crenças do interlocutor.  

Robinson (1980b, p. 100) afirma, por essa razão, que todo elenchus é uma redução ao 

absurdo. Essa posição tornou-se muito difundida entre os comentadores. Kneale & Kneale 

(1984, p. 7), por exemplo, seguindo Robinson, afirmam que o elenchus seguiria o seguinte 

esquema lógico: Se P então Q; mas não-Q; logo não-P. 

Entretanto, podemos afirmar – junto com Vlastos –que tal formalização não é exata. 

O elenchus socrático não é uma redução ao absurdo zenoniana. Sócrates não extrai 

simplesmente a negação da primeira afirmação do interlocutor a partir dela própria, mas, uma 

vez que o interlocutor tenha declarado uma determinada crença, Sócrates faz com que outras 

crenças sejam declaradas pelo interlocutor, de modo a testar a consistência do conjunto de 

crenças. 

 

 

As premissas – diz-nos Vlastos (1994 b, p.2)— a partir das quais Sócrates 
deriva não-p geralmente não incluem p e, mesmo quando o fazem, há outras 
[premissas][...] que não são dedutíveis de p [...] O que Sócrates de fato faz 
num determinado elenchus é considerar p como sendo um membro de um 
conjunto de premissas inconsistentes; e fazer isso não é mostrar que p é 
falsa, mas apenas que ou p é falsa ou algumas ou todas as premissas são 
falsas. 

  

 

Sócrates, ao longo dos diálogos, salienta algumas diferenças entre seu método e 

aquele dos sofistas e oradores, criticando a forma de argumentação própria desses últimos: 

 

 

Se alguém –diz-nos Sócrates— pudesse estar presente quando qualquer um 
dos oradores públicos estivesse tratando desses mesmos temas, poder-se-ia 
ouvir discursos similares aos de Péricles ou algum outro orador capaz: mas 
supõe que se coloque uma questão para qualquer um deles – eles são como 
livros, incapazes seja de responder ou de colocar uma questão própria; se 

                                                           
2 Este Sócrates ao qual me refiro ao longo deste artigo é o personagem Sócrates dos assim chamados primeiros 
diálogos de Platão (Apologia, Carmides, Criton, Eutífron, Eutidemo, Górgias, Hípias Menor, Íon, Lísias, 
Laques, Protágoras, Livro 1 da República e primeira parte do Mênon), diálogos que conteriam o pensamento do 
Sócrates histórico, que se caracterizaria, entre outras coisas, por seu caráter aporético e exclusivamente ético e 
por não conter teorias propriamente platônicas, como a tese do Mundo das Idéias, a tese da imortalidade da alma 
e a teoria da reminiscência.  



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  7 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

se questiona mesmo um pequeno ponto do que foi dito, assim como objetos 
de bronze vibram por um longo tempo depois que eles foram batidos e 
prolongam o sinal até que se ponha a mão sobre eles, esses oradores 
também, ao serem indagados sobre uma pequena questão, estendem sua fala 
por um longo período. (Protágoras, 329 a) 

 

 

É uma das marcas do estilo socrático a concisão ao fazer ou responder indagações. 

Como observa Friedlander (1959, p.155), Sócrates jamais produz longos discursos, seu 

método é dialógico e, nele, todos os envolvidos têm uma participação ativa. 

Sócrates distingue também seu procedimento daquele das cortes e dos tribunais, 

acentuando o caráter pessoal do elenchus em oposição aos julgamentos públicos. Nos 

tribunais é necessário convencer os juizes, mas no elenchus socrático tem-se de convencer o 

interlocutor, e os demais ouvintes não cumprem qualquer papel (Cf. Platão, Górgias, 471 e- 472 c; 

474 a, 475 e). 

Platão, no Sofista, distingue entre dois tipos de educação moral. Cita, em primeiro 

lugar, a admoestação – conceito que engloba a argumentação sofística, a repreensão, a 

persuasão e o conselho: 

 

 

Há, primeiramente, a antiga maneira de nossos pais, da qual 
preferivelmente se servem para com seus filhos e que ainda hoje muitos 
deles empregam quando os vêem cair em algum erro: nela se alterna a 
repreensão com o tom mais terno da admoestação. Em seu todo, poder-se-ia 
muito justamente chamá-la de admoestação (nouthetetike�).(Sofista, 229 e- 
230 a ss.) 

 

 

Sócrates critica a admoestação a partir de sua tese que afirma a impossibilidade da 

akrasia. Como observa Grube (1970, p. 241), quando se percebe que toda ignorância é 

involuntária, e que, enquanto um homem pensar que sabe, não desejará aprender, vê-se que o 

método admoestativo de educação é inútil. Em oposição a esse método educacional, Platão 

cita o elenchus socrático e suas vantagens: 

 

 

[No elenchus é proposto...] ao seu interlocutor questões, às quais, 
acreditando responder algo valioso, ele não responde nada de valor; depois, 
verificando facilmente a vaidade de opiniões tão errantes, eles as 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  8 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

aproximam em sua crítica, confrontando umas com as outras, e, por meio 
desse confronto, demonstram que, a propósito do mesmo objeto, sob os 
mesmos pontos de vista e nas mesmas relações, elas são mutuamente 
contraditórias. Ao percebê-lo, os interlocutores experimentam um 
descontentamento para consigo mesmos e disposições mais conciliatórias 
para com outrem. Por esse tratamento, tudo o que neles havia de opiniões 
orgulhosas e frágeis lhes é arrebatado [...] Do mesmo que os médicos do 
corpo crêem que o corpo não pode tirar qualquer proveito da alimentação 
que se lhe dá enquanto os obstáculos internos não são removidos, a 
propósito da alma formaram o mesmo conceito aqueles que praticam esse 
método purgativo: ela não alcançará, do que se lhe possa ingerir de ciência, 
benefício algum, até que se tenha submetido ao elenchus e que, por esse 
teste, [...] se tenha desembaraçado das opiniões que cerram as vias do 
ensino, e que se tenha levado ao estado de manifesta pureza e a acreditar 
saber justamente o que ela sabe, mas nada além.(Platão, Sofista, 230 b- e 
ss.) 

 

 

A ‘Missão Socrática’ consistirá justamente nessa aplicação do elenchus buscando 

primeiramente livrar a alma das falsas opiniões. Sócrates, na Apologia (21 a ss.), refere-se ao 

fato de que muitos pensam ser ele sábio quanto aos temas sobre os quais testa com o elenchus 

seus interlocutores. Em resposta a essa acusação, Sócrates interpreta a mensagem que seu 

amigo Querofonte recebera no oráculo de Delfos: “Não há homem mais sábio do que 

Sócrates”.  Sócrates declara que se sentiu perplexo ao saber desse oráculo, pois não via em si 

qualquer sabedoria, ao mesmo tempo em que não considerava que o deus pudesse mentir e, 

depois de longa meditação, chegou à seguinte interpretação: 

 

 

Mas o fato é que [...] parece que o deus é realmente sábio e que pelo seu 
oráculo ele quer dizer isto: 'A sabedoria humana é de pouco ou nenhum 
valor'. E parece que ele não diz realmente isso de Sócrates, mas meramente 
usa meu nome, e me faz um exemplo, como se ele estivesse para dizer: 'O 
mais sábio, homens, é aquele que, como Sócrates, reconhece que não tem, 
na verdade, qualquer valor em relação à sabedoria.(Apologia, 23 a ss.)   

 

 

A partir de sua interpretação das palavras do oráculo, Sócrates afirma que sua missão 

é testar os pretensos conhecimentos de todo tipo de pessoas: “Por essa razão eu, sob a ordem 

do deus [...] investigo qualquer um, seja cidadão ou estrangeiro, que eu penso ser sábio; e, 

quando ele não me parece sábio [...] eu mostro que ele não o é”. (Apologia, 23 b) 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  9 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Assim, Sócrates conclui que ele era realmente mais sábio que os pretensos sábios 

porque, enquanto estes nada sabiam, ele sabia o único fato de que ele nada sabia. Ora, o 

instrumento que Sócrates elege para testar o conhecimento, tanto dos outros como de si 

mesmo, é o elenchus: “[o deus] deu-me um posto  [...] com ordens para dedicar minha vida 

filosofando e examinando a mim mesmo e aos outros” (Apologia, 28 e- 29 a ss. Cf. 29d-e ). 

Mais adiante (Apologia, 29 d- e), Sócrates acrescenta: 

 

 

Pois agora fizestes isso comigo [ou seja, o condenaram  à morte] 
porque esperais assim evitar que eu examine vossas vidas [elenchon 
tou biou][...] Mas pensais que, por condenar um homem à morte, 
evitareis que qualquer um vos repreenda porque não agis como 
deveriam. Esse modo de escapar não é nem possível nem honroso, 
mas o mais fácil e mais honrado modo de escapar não é suprimindo 
os outros, mas fazendo a vos próprios tão bons quanto possível. 

 

 

Assim, para Sócrates, o desenvolvimento moral está estreitamente ligado à 

racionalidade. Uma de suas mais insistentes afirmações é que a virtude é conhecimento ou 

que há, ou deve haver, uma technedo bem e do mal, em posse da qual podemos conduzir 

retamente nossos atos e assim fazer o melhor de nós mesmos, tornando-nos homens justos. 

Assim, quando Sócrates afirma, na Apologia, que demonstrou aos homens que eles nada 

sabem, ele se refere estritamente ao conhecimento relativo à virtude. O primeiro passo para a 

virtude é o exame de si através do elenchus para a remoção das falsas opiniões e a 

conseqüente purificação da própria alma. Tal exame é tão fundamental para Sócrates que esse 

chega a afirmar que a vida não vale a pena sem ele (Apologia, 38 a). A prática de exame é 

recomendada especialmente aos jovens, que se dispõem com entusiasmo ao seu convite (Cf. 

Laques, 180 c; 180 e ; Carmides, 156 a).  

Passemos agora à classificação do elenchus socrático. O primeiro ponto que 

devemos destacar é a distinção feita por Aristóteles nas Refutações Sofísticas: 

 

 

Quanto aos argumentos usados nas discussões, há quatro tipos, o didático, o 
dialético, os argumentos peirásticos e os argumentos erísticos. Os 
argumentos didáticos são aqueles que raciocinam a partir dos princípios 
apropriados a cada ramo do aprendizado e não a partir das opiniões 
daquele que responde [...] os argumentos dialéticos são aqueles que, 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  10 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

partindo de opiniões geralmente aceitas, raciocinam para estabelecer uma 
contradição. Os argumentos peirásticos são aqueles baseados nas opiniões 
daquele que responde e necessariamente conhecidas por aquele que declara 
ter conhecimento sobre o tema envolvido. (Aristóteles, Ref. Sof. 165 a 36 - 
165 b 12. Cf. Tópicos 159 a 25 ss. ; I-VIII) 

 

 

Assim, o elenchus socrático é, de acordo com essa classificação de Aristóteles, um 

argumento peirástico, aquele no qual as opiniões do interlocutor são confrontadas entre si e 

testadas quanto à sua consistência. A demonstração da inconsistência das crenças do 

interlocutor pode se dar por dois meios (Robinson, 1990 b, p. 101): (1) pela constatação de 

que a proposição testada contradiz algum fato empírico (Sócrates, nesse sentido, muitas vezes 

declara ser a crença do interlocutor adunaton (impossível- Cf., por exemplo,  Carmides 167 c) 

e (2) pela demonstração de que o interlocutor, através de suas afirmações, se contradiz (Por 

exemplo, no Laques 196 b, Apologia 27 a). Citemos ainda a classificação de Woodruff (1986) 

do elenchus de acordo com o que está sendo testado no processo peirástico: há, em primeiro 

lugar, o elenchus puramente purgativo, que deixa interlocutor  perplexo ao mostrar que suas 

opiniões são contraditórias; em segundo lugar, o elenchus defensivo, que mostra que o 

interlocutor que rejeita uma das convicções socráticas não pode manter a consistência dessa 

rejeição (por exemplo: a argumentação de Sócrates contra Pólo e Cálicles no Górgias); há, 

por fim, o elenchus de teste de definições, que, como o próprio nome diz, testa uma definição 

apresentada pelo interlocutor. Esse último tipo de elenchus é também purgativo, mas seu 

objetivo último é demonstrar que o interlocutor erra ao tentar responder a questão “O que é 

isto?” e, portanto, falha ao definir um conceito. Esse é o tipo mais comum, e aparece no 

Eutífron, Laques, Carmides e no Hípias Maior, entre outros. 

Passemos agora às condições para a aplicação do elenchus. Entre as questões que se 

apresentam no elenchus, devemos discernir entre as primárias e as secundárias (Robinson, 

1990a, p. 78). Nas questões primárias, é exigido do interlocutor que esse apresente sua crença 

sobre o tema que move a discussão. As questões secundárias são aquelas das quais o 

interrogador busca extrair do interlocutor afirmações que o comprometam quanto à sua 

primeira afirmação. Nesse sentido, a primeira condição para a aplicação do teste socrático a 

ser destacada, no que se refere às questões secundárias, é que cumpre ao interrogador o papel 

de fazer indagações que tenham como resposta ou um sim ou um não. Entretanto, tal condição 

não implica que apenas as questões conceituais sejam possíveis no elenchus. Como observa 

Hintikka (1993, p. 6), é possível adaptar vários tipos de questões para que se tornem possíveis 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  11 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

repostas como sim ou não, o que incluiria, no curso do elenchus, questões proposicionais de 

qualquer complexidade. Hintikka cita, a esse respeito, uma passagem onde Aristóteles 

confirma essa possibilidade: 

 

 

É geralmente aceito que nem toda proposição universal pode formar uma 
proposição dialética, por exemplo "O que é o homem?" ou "Em quais 
sentidos pode a palavra bem ser utilizada?" Pois uma proposição dialética3 
é uma para a qual é possível responder 'sim' ou 'não', enquanto que, para as 
questões acima, isso é impossível. Por essa razão tais questões não são 
dialéticas, a menos que o interrogador faça as divisões ou distinções antes 
de colocá-las, dizendo, por exemplo, "É o termo Bem usado nesse ou 
naquele sentido?” (Tópicos, VIII, 2, 158 a 14-20)  

 

 

Passemos agora ao status da resposta que é exigida do interlocutor no que se refere 

tanto às questões primárias quanto às secundárias. Além da exigência de brevidade, Sócrates 

conclama o interlocutor a proferir uma proposição na qual ele realmente acredite (Vlastos, 

1994a, p. 156- 7; Cf. Robinson, 1980a, p. 88): “Cálicles – diz Sócrates (Górgias, 495 a; Cf. 

Protágoras, 331 c; Criton, 49 c- d) – tu vais destruir teus argumentos precedentes e não 

poderás mais examinar a verdade comigo se falas em termos contrários a isso em que crês”. 

Assim, Sócrates aceitará qualquer proposição que seja proferida pelo interlocutor, desde que 

este realmente creia no que está dizendo: “toda tese sem exceção, por mais excêntrica que 

seja, é um tema conveniente para um exame, contanto que ela seja apresentada com seriedade, 

como uma crença pessoal do interlocutor.” (Vlastos, 1994 a, p. 158). Acrescente-se a isso que 

o interlocutor deve estar convencido da validade lógica do argumento: “se ele pensa que o 

contrário de sua tese não segue das premissas aduzidas, ele [...] não estará convencido de sua 

própria ignorância” (Robinson, 1980 a, p. 88). O interlocutor, além disso, deve genuinamente 

aceitar as premissas com as quais concordou ao longo do elenchus.   

Outra condição que merece ser citada é aquela que se refere à conclusão do elenchus. 

Este alcança sua conclusão no momento em que Sócrates crê ter extraído do interlocutor 

afirmações capazes de levá-lo à contradição no que se refere à sua resposta à questão 

primária. Nesse momento, portanto, as premissas são “somadas”, e nesse sentido muitas vezes 

o verbo sullogizo aparece nos diálogos socráticos e a contradição se torna visível para ambos 

os interlocutores (por exemplo, no Górgias, em 479 c e 498 e).  

                                                           
3 O termo "dialético" é utilizado aqui em sentido amplo, compreendendo, portanto, o questionamento peirástico. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  12 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

A aplicação do elenchus produz uma série de efeitos no interlocutor de Sócrates: 

parte deles são desejados pelo próprio Sócrates, enquanto outros são, por assim dizer, efeitos 

colaterais indesejados.  Entre esses efeitos indesejados está o embaraço em que o interlocutor 

muitas vezes se encontra após o elenchus, o que pode gerar um profundo ódio da parte desse 

último. Na Apologia (21 c- d- e; 23 a ), Sócrates reconhece que sua impopularidade  se deve 

justamente a tais efeitos indesejados da aplicação do elenchus. Isso revela que o elenchus não 

somente afeta o interlocutor racionalmente como também põe a descoberto a inconsistência 

dos princípios que regem suas ações no mundo, abalando-o também emocionalmente: 

 

 

A possibilidade de evasão – observa King (1987, p. 109)— surge para o 
interlocutor que foi capturado no argumento, percebendo (ou começando a 
perceber) seu impacto em sua vida. De acordo com isso, um dos modos que 
o interlocutor inteligente pode se evadir do "mea culpa" é se recusando a 
refletir sobre si mesmo [...] Isso sugere que o interlocutor sério é aquele que 
reflete sobre si mesmo com relação às condições básicas de sua vida [...] 
torna-se evidente que, ao afirmar o "mea culpa", o interlocutor mostra que o 
argumento racional afeta sua vida na prática. 

  

 

Porém, a passagem da conclusão do elenchus  para a afirmação do mea culpa não é 

necessária. Não ocorrendo tal mea culpa, o processo não atinge seu efeito desejado, o que 

ocorre, por exemplo, com Pólo e Cálicles no diálogo Górgias.  

Entre os efeitos desejados pela aplicação do elenchus destacaremos três: eliminar 

falsas crenças, despertar o desejo de conhecer e provocar o espanto (thauma). Como já 

observamos, Sócrates considera, pela sua análise da frase oracular, que é mais sábio aquele 

que sabe que não sabe que aquele que pensa saber. É, portanto, melhor ter ciência de suas 

próprias deficiências que crer saber o que se ignora. Essa ciência da própria ignorância é o 

primeiro passo na rota para a sabedoria, porque assim é desperto o desejo de conhecer. Assim, 

o reconhecimento da própria ignorância, primeiro efeito positivo da aplicação do elenchus, 

leva imediatamente ao segundo, o desejo de conhecer. Todo esse processo é acompanhado 

pelo espanto (thauma) diante das coisas, ou seja, o reconhecimento de que as coisas não são 

como pensamos que são e que precisamos refletir para descobrir como elas realmente são. Os 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  13 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

efeitos positivos do processo peirástico podem levar a uma verdadeira revolução moral no 

indivíduo. Quanto a isso, diz-nos King (1987, p. 105-6)4: 

 

 

Quando preocupado com temas morais, o elenchus socrático tem um caráter 
pessoal porque não testa meramente as crenças pessoais do interlocutor, 
mas sua vida também. Ele faz isso porque Sócrates desafia o interlocutor a 
expressar seus genuínos valores pessoais [...] 

 

 

Sintetizando o que dissemos nesse artigo, vimos que o elenchus socrático é um 

procedimento peirástico, no qual uma crença do interlocutor é testada em conjunto com outras 

de suas próprias crenças. A demonstração da inconsistência pode se dar através de um fato 

empírico ou pela constatação de que o interlocutor se contradiz em suas afirmações. O 

elenchus pode ser classificado quanto ao tipo de proposição a ser testada, podendo ser 

puramente purgativo, defensivo e um teste de definições. Entre as condições para a aplicação 

do elenchus estão a forma das respostas às questões secundárias (“sim” ou “não”), a brevidade 

das respostas, a necessidade de que as respostas representem as verdadeiras convicções 

daquele que se submete ao exame, a necessidade de o interlocutor estar convencido da 

validade lógica do argumento, a necessidade de o interlocutor verdadeiramente aceitar as 

premissas com as quais concordou ao longo do processo peirástico e, finalmente, a adição das 

premissas, que faz que a contradição se torne evidente para o interrogado. Entre os efeitos da 

aplicação do processo elênquico temos os desejados e os indesejados. Os efeitos indesejados 

são, quanto ao interrogado, o embaraço, a raiva e a recusa do interlocutor em aprofundar-se 

no processo de auto-exame, e, quanto ao interrogador, a impopularidade oriunda tanto da 

insatisfação daqueles que se submeteram ao exame quanto daqueles que não desejam se expor 

a um tal teste de suas crenças. Os efeitos desejados são o reconhecimento da própria 

ignorância, a vontade de conhecer a verdade e o espanto que envolve todo esse processo.   

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

                                                           
4 Cf. Górgias, 481 c, onde Calicles afirma que, se Sócrates está falando realmente a verdade, então a vida de 
todos os homens deveria ser virada de ponta-cabeça. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  14 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

ARISTÓTELES. Refutações Sofísticas. Trad. D. J. Furley. 4 ed. Londres: Harvard University 
Press, 1992. 
 
______. Retórica. Trad. Antônio Pinto de carvalho. São Paulo: Technoprint, 1980. 
 
______. Topiques, tome I, livre i-iv. Trad. Jacques Brunschvicg. Paris: Les Belles Lettres, 
1967.  
 

BEVERSLUIS, John. Does Socrates commit the Socratic Fallacy? Amer. Philos. 
Quarterly, Nova Iorque: n. 24, p. 211 ss., 1984.  
 

FRIEDLÄNDER, Paul. Plato (vols. I e II). Trad. Hans Meyerhoff. Nova York: Bollingen, 
1959. 
 
GRUBE, George. Plato's Thought. 3 ed.  Londres: Methuen & co,  1970. 
 
HINTIKKA, Jaakko. Socratic Questioning. Revue Inter. De Phil, Paris, n. 184, vol. 47, p. 5 
ss., 1993.   
 
IRWIN, Terence. Coercion and Objectivity in Plato’s Dialectic. Revue Internationale de 
Philosophie, Paris: p.49- 73, 1986.   
 
______. Plato's Gorgias. Oxford: Clarendon University Press, 1979. 
 
______. Plato's Moral Theory. Oxford: Oxford University Press, 1977. 
 
______. Plato's Ethics. New York: Garland, 1995. 
 
KING, James. Elenchus, Self-blame and the Socratic Paradox. The Review of Met, Paris: vol. 
XLI, número 1, p. 105 ss, 1987. 
 
KLOSKO. Persuasion and Moral reform in Plato and Aristotle. Revue Inter. De Phil,  Paris: n. 
184, vol. 47, p. 5 ss, 1993.  
 
KNEALE & KNEALE, William & Martha. The Development of Logic. Oxford: Clarendon 
Press, 1984. 
 
LESHER, James. Socrate's Disavowal of Knowledge. Journal of The History of Philosophy: 
n. 15, p. 275-88, 1987. 
 
MAURA IGLESIAS. Platão, a Descoberta da Alma. Informativo SBEC, Campinas: n. 23, 
1999. 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  15 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

NAKHNIKIAN. Elenctic Definitions. In: Philosophy of Socrates, a Collection of Critic 
Essays. (org. Vlastos). Indiana: University of Znotre Dame Press, 1980 
 
NEHAMAS, Alexander. Socratic Intelectualism. Proc. of Boston Area Colloquium in Ancient 
Philosophy, Boston: n. 2, p. 274-85, 1986.  
 
NOZICK. Philosophical Explanations. Cambridge: Cambridge University Press, 1981. 
 
PLATÃO. Apologia. Trad. Harold North Fowler. 18 ed. Londres: Harvard University Press, 
1995. 
 
______. Carmides. Trad. W. R. M. Lamb. 7 ed. Londres: Harvard University Press, 1990. 
 
______. Criton. Trad. Harold North Fowler. 18 ed. Londres: Harvard University Press, 1995. 
 
______. Eutidemo. Trad. W. R. M. Lamb. 7 ed. Londres: Harvard University Press, 1990. 
 
______. Eutifron. Trad. Harold North Fowler. 18 ed. Londres: Harvard University Press, 
1995. 
 
______. Górgias. Trad. W. R. M. Lamb. 13 ed. Londres: Harvard University Press, 1991. 
 
______. Hípias Maior. Trad. Alfred Croiset. Paris: Les Belles Lettres, 1949. 
 
______.  Íon. Trad. E. H. Warmington. Londres: Harvard University Press, 1992.   
 
______. Laques. Trad. W. R. M. Lamb. 7 ed. Londres: Harvard University Press, 1990. 
 
______. Lísias. Trad. W. R. M. Lamb. 10 ed. Londres: Harvard University Press, 1991. 
 
______. Protágoras. Trad. W.R.M. Lamb. 7 ed. Londres: Harvard University Press, 1990. 
 
______. Sofista. Trad. W.R. M. Lamb. 7 ed. Londres: Harvard University Press, 1990.   
 
RENAHAN. Pólo, Plato and Aristotle. Classical Quarterly, 45, 1995, p.68- 72. 
 
ROBINSON, Richard. Elenchus. In: Philosophy of Socrates, a Collection of Critic Essays. 
(org. Vlastos). Indiana: University of Notre Dame Press, 1980, p. 78 ss. 
 
______. Elenchus: Direct and Indirect. In: Philosophy of Socrates, a Collection of Critic 
Essays. (org. Vlastos). Indiana: University of Notre Dame Press, 1980. p. 94 ss. 
 
______. Plato's Earlier Dialectic. Oxford: Clarendon Press, 1966.   



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  16 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 
VLASTOS, Gregory. Socrate: Ironie et Philosophie Morale. Trad. Catharine Dalimier. Paris: 
Aubier, 1994. 
 
______. Socrates' Disavowal of Knowledge. Philosophical Quaterly, Boston: n. 35, p. 1-31, 
1985. 
 
______. The Paradox of Socrates. Queen's Quarterly, Nova Iorque: n.42, p. 32-43, 1958. 
 
______. The Socratic Elenchus: Nethod is All. In Socratic Studies (ed. Myles Burnyeat). 

Cambridge: Cambridge University Press, 1994. 
 
WOODRUFF, Paul. The Skeptical Side of Plato's Method. Revue Inter. De Philosophie, 
Paris: n. 156-7, p. 22 ss., 1986. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  17 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

FOUCAULT, BORGES E A EXPERIÊNCIA DA LINGUAGEM 
  

 

  Antonio Basilio Novaes Thomaz de Menezes* 

 

 

Não raro ao longo da sua obra, em muitos de seus ditos e escritos, Foucault faz 

referência à literatura, ao problema da linguagem e a noção de ficção. Notória é a declaração 

sobre seu próprio trabalho: 

 

 

[...] as pessoas que me lêem, em particular aquelas que apreciam o que eu 
faço, me dizem sempre rindo: “No fundo você sabe bem que o que você diz 
não é senão ficção”. Eu respondo sempre: “Claro, não há problema que isto 
seja outra coisa senão ficções” (Foucault, 1994, p.44). 
 

 

Assim, a experimentação da leitura de Borges, pelas lentes de Foucault, torna-se 

objeto deste ensaio conduzindo-o para além das fronteiras estabelecidas entre a filosofia e a 

literatura, deslizando por sobre a superfície da linguagem. Tal empreitada não corresponde 

senão aquela esboçada pelo paralelo entre esses dois autores, experienciado na forma 

especulativa de uma hipótese que, a pretexto do significado do riso em Foucault, aponta para 

o paradoxo da linguagem em Borges. 

Ensaio mental de uma experiência sobre o reflexo da superfície de vários espelhos, a 

experimentação em torno do pensamento de Foucault remonta a introdução de As Palavras e 

as Coisas, onde está escrito: 

 

 

Este livro nasceu de um texto de Borges. Do riso que com sua leitura, 
perturba todas as familiaridades do pensamento – do nosso: daquele que tem 
nossa idade e nossa geografia – abalando todas as superfícies ordenadas e 
todos os planos que tornam sensata para nós a profusão dos seres, fazendo 
vacilar e inquietando, por muito tempo, nossa prática milenar do Mesmo e 
do Outro (Foucault,1966; p.7). 

 
                                                           
* Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal / Rio Grande do Norte – Brasil, gpfe@cchla.ufrn.br. 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  18 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 

Rebatimentos de superfície como no quadro de Velásquez (1599 - 1660)5 cujo ponto 

de fuga supõe a possibilidade de um outro retrato esfumaçado no fundo da parede ou da 

imagem de um espelho refletindo aquilo que está sendo pintado na sala, a recorrência ao texto 

de Borges que não por meio da referencia original em Foucault, serve, neste ensaio, a 

equivocidade da palavra como a forma oblíqua do pensamento. Pois o motivo do riso de 

Foucault é que justifica este ensaio.  

Um riso como o de Smile 6 na história de Alice. Enigmático, descrito senão pelo seu 

próprio espectro, privilegiado no caráter inconcluso de indícios e fragmentos, do lugar e não-

lugar ou do objeto real que se produz ficção de um sentido ordinário. Essa mesma relação que 

se estabelece entre o pintor, a observador, a pintura, o modelo e a tela, reunidos 

silenciosamente numa superfície sem palavras. 

Leitura invertida de espelhos, este ensaio propõe a interpolação de textos borgianos, 

seus indícios e fragmentos que tornam possível um paralelo com algumas noções de Foucault 

em As Palavras e as Coisas. Visto que, para além das estreitas fronteiras acadêmicas, há uma 

linhagem transgressora nestes autores, a qual justifica a condição limite desta experimentação 

naquilo em que ela se abre a uma nova possibilidade do pensar. 

A experiência da leitura coloca-se à letra da declaração de Foucault numa entrevista 

ao jornal Le Monde, anos depois da citação de Borges, na qual ressurge em suas palavras o 

estatuto da literatura na sua obra: 

 

 

Para mim a literatura era algo a ser observado e não analisado ou reduzido 
ou integrado ao campo de análise. Era um descanso, um pensamento a 
caminho [...] no meu livro sobre Raymond Roussel e depois no livro sobre 
Pierre Rivière. Em ambos se coloca a mesma questão: qual é o limite do qual 
um discurso (quer seja do doente do criminoso etc.) começa a funcionar no 
campo conhecido com literatura? (Foucault, 1986, s/p). 

 

 

                                                           
5 Pintada em 1656 com o título de A Família, recebendo posteriormente o título de As Meninas, ao centro pode-
se ver uma menina acompanhada de suas damas de companhia, de seus criados, de uma anã e uma criança que 
mexe com um cão. Os reflexos do rei e da rainha da Espanha surgem num espelho atrás da infanta. Acima do 
retrato há dois quadros do acervo do palácio e, mais ao fundo, um homem entra em cena e movimenta a cortina, 
trazendo mais luminosidade à tela. 
6 Felino listrado que se tornava visível apenas pelo sorriso, personagem de Lewis Carroll (1832-1898) autor dos 
livros “Alice no País das Maravilhas” (1865) e “Alice através do espelho” (1872). 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  19 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

A figura do riso, desenhado numa dimensão singular da linguagem, problematiza a 

relação entre as palavras e as coisas, assinalando a literatura um constructo produzido como 

regime dos enunciados que se estendem pela superfície dos discursos nos seus diferentes 

planos de produção. Tão perto e tão longe da filosofia, a literatura traduz um ultrapassamento 

das suas fronteiras na experimentação arbitrária do pensar. 

Herdeiro de Nietzsche na sua crítica aos limites entre o filosófico e o não-filosófico, 

Foucault aponta a perspectiva do ”fora”, dos limites exteriores do pensamento nos “discursos 

fora da filosofia”. Assevera-lhe então necessária a “falta de consideração” de Nietzsche no 

impulso do liberar-se da filosofia como assinala suas palavras: 

 

 

Liberar-se a si mesmo da filosofia implica necessariamente uma similar falta 
de consideração. Não se pode sair dela enraizando-se nela, refinando-a tanto 
quanto possível, dando voltas ao seu redor com o próprio discurso. Não. 
Consegue-se isso se opondo a ela, com uma espécie de espanto e alegria, 
uma incompreensível crise de riso que no final torna-se entendimento... 
(Foucault,1986, s/p.). 

 

 

A “Biblioteca de Babel” e o “Livro de Areia” de Borges traduzem a infinitude e a 

efemeridade que conjugam em torno desses contos a inquietante recusa borgiana da 

compreensão natural da linguagem, apontando-lhe o paradoxo. Efeitos de superfície os 

relevos do espaço e do tempo se postam a condição arbitrária e aleatória de um constructo de 

letras, palavras e frases que lhes circunscrevem o próprio significado, a exemplo da 

experiência de Foucault com a taxionomia de “uma certa enciclopédia chinesa”, a respeito da 

qual constata: 

 

 

No deslumbramento dessa taxionomia, o que de súbito atingimos, o que, 
graças ao apólogo, nos é indicado como o encanto exótico de um outro 
pensamento, é o limite do nosso: a impossibilidade patente de pensar isso. 
Que coisa, pois é impossível pensar, e de que impossibilidade se trata? [...] 
Não são os animais ‘fabulosos’ que são impossíveis, pois que são designados 
como tais, mas a estreita distância segundo a qual são justapostos aos cães 
em liberdade ou àqueles que de longe parecem moscas. O que transgride 
toda a imaginação, todo pensamento possível é simplesmente a série 
alfabética (a, b,c, d) que liga a todas as outras cada uma dessas categorias 
(Foucault,1966, p.7). 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  20 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

  

    

  A monstruosidade que Borges faz circular na sua enumeração consiste no espaço 

comum dos encontros que se acham arruinados. O impossível não é a vizinhança das coisas, é 

o lugar onde elas poderiam se avizinhar mesmo numa ordem alfabética. Os animais “i) que se 

agitam como loucos, j) inumeráveis, k) desenhados com um pincel muito fino de pelo de 

camelo” (Foucault, 1966, p.8)  jamais poderiam se encontrar, a não ser na voz imaterial que 

pronuncia sua enumeração ou na página que a transcreve. Onde, então, poderiam eles se 

justapor, senão no não-lugar da linguagem? E esta, ao desdobrar-se, não constituiria o 

pensamento como o espaço do impensado. 

À experiência foucaultiana do paradoxo em relação às palavras e as coisas, 

corresponde um paralelo da experimentação borgiana, em torno dos volumes do espaço e do 

tempo, nos contos “A Biblioteca de Babel” e o “Livro de Areia” (Borges, 1974, 1984), em 

relação à construção do conceito de épistèmé (Foucault,1966). Ou ainda, aquilo que se coloca 

as condições de possibilidade do pensar na superfície da linguagem, como uma fimbria que 

distingue no regime dos enunciados aquilo que seria ficção. Acerca-se Foucault: 

 

 

Assim é que a enciclopédia chinesa citada por Borges e a taxionomia que 
ela propõe conduzem a um pensamento sem espaço, a palavras e categorias 
sem tempo nem lugar, mas que, em essência, repousam sobre um espaço 
solene, todo sobrecarregado de figuras complexas, de caminhos 
emaranhados, de locais estranhos, de secretas passagens e imprevistas 
comunicações; haveria assim na outra extremidade da terra que habitamos, 
uma cultura votada inteiramente á ordenação da extensão, mas que não 
distribuiria a proliferação dos seres em nenhum dos espaços onde nos é 
possível nomear, falar pensar (Foucault, 1966, pp.10-11). 

 

 

O encontro de Foucault com Borges traduz o “deslumbramento” de um “encanto 

exótico” que revela na ordem da linguagem a relação entre as palavras e as coisas, o regime 

dos enunciados constituídos como parâmetros de compreensão do pensamento e marcos 

referenciais da configuração do saber numa determinada época. À ordem da linguagem 

destaca-se então a ordem na linguagem ou “aquilo que se oferece nas coisas como sua lei 

interior, a rede secreta segundo a qual elas se olham de algum modo umas as outras e aquilo 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  21 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

que só existe através do crivo de um olhar, de uma atenção, de uma linguagem” (Foucault, 

1966, p.11). 

A assertiva de Borges: “há ordem”, denuncia para Foucault o apriori histórico da 

épistèmé na dimensão da construção da linguagem, que atravessa todo o quadro do nosso 

pensamento, situado em termos da sua “idade” e “geografia”. Assinalando a esse respeito:  

 

 

É com base nessa ordem, assumida como solo positivo, que se construirão as 
teorias gerais da ordenação das coisas e as interpretações que esta requer. 
Assim, entre o olhar já codificado e o conhecimento reflexivo, há uma região 
mediana que libera a ordem no seu ser mesmo: é aí que ela aparece, segundo 
as culturas e segundo as épocas, contínua e graduada ou fracionada e 
descontínua ligada ao espaço ou constituída a cada instante pelo impulso do 
tempo, semelhante a um quadro de variáveis ou definida por sistemas de 
coerências, composta de semelhanças que se aproximam sucessivamente ou 
se espelham mutuamente, organizada em torno de diferenças crescentes etc. 
De tal sorte que essa região ‘mediana’, na medida em que manifesta os 
modos de ser da ordem, pode apresentar-se como a mais fundamental: 
anterior as palavras, às percepções e aos gestos [...] Assim, em toda cultura, 
entre o uso do que se poderia chamar os códigos ordenadores e as reflexões 
sobre a ordem, há a experiência nua da ordem e de seus modos de ser 
(Foucault, 1966, p.12). 

 

 

Com isto, a leitura de Borges (1974; 1984) transpõe para a ordem da linguagem a 

condição de possibilidade do pensar os volumes espaços-temporais que “A Biblioteca de 

Babel” guarda em suas páginas e o “Livro de Areia” registra em constante devir.  

Extrapolando então o seu quadro de elaboração a noção de épistèmé se coloca o estatuto único 

da linguagem, que corresponde a condição da ficção como forma expressa nos contos. 

Descrevendo-lhes uma “geografia” e uma “idade” (Foucault, 1966) do pensamento, através da 

geometria da biblioteca e da evanescência do livro, que compõe a letra borgiana na superfície 

da linguagem. 

O conto “A Biblioteca de Babel” guarda em suas páginas, o volume do espaço como 

condição a priori das formas de organização dos saberes em catálogos, compêndios e 

coleções; dispersos em incontáveis títulos, temas e assuntos, inteligíveis, cifrados ou 

desconhecidos, expostos num conjunto geométrico imponderável. Volume com diferentes 

volumes, a Biblioteca resume uma gramática do espaço que descreve a extensão infinita do 

universo, para além de qualquer expressão ou cálculo, para tanto a precisão dos seus próprios 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  22 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

limites: “um número indefinido e quiçá infinito, de galerias hexagonais com vastos poços de 

ventilação, cercado por varandas baixíssimas” (Borges, 1974, p.84). 

A condição invariante da geometria da sua arquitetura desenha a precisão estrutural 

do vazio na disposição volumétrica. O espaço vazio delimita a forma onde todo volume se 

precipita, como um centro de equilíbrio descentrado no traçado de um labirinto que se estende 

por todas as direções. São níveis sobrepostos em diferentes planos, circunscrevendo a forma 

invariável de distribuição das galerias, cabendo-lhe apenas uma simples constatação: “de 

qualquer hexágono, vêem-se os pisos superiores e inferiores: interminavelmente” (Borges, 

1974, p.84). 

A disposição arquitetônica dos volumes no espaço da Biblioteca corresponde aquela 

dos signos e do regime de enunciados nos sistemas de referência presentes na organização das 

suas galerias. Alfabetos, sinais, símbolos e gramáticas atestam a catalogação do vazio na 

condição arbitrária da linguagem ou a incomensurabilidade da composição dos livros, redução 

ao absurdo de qualquer sentido. 

Uma descrição impossível da figura de um eneágono, formada por inúmeros 

hexágonos, superpostos indefinidamente e repetidos em séries incontáveis, delineia na 

curvatura do espaço os volumes e planos das galerias de estantes numa interseção entre 

diferentes formas de saberes e enunciados. Geometria absoluta de uma gramática superlativa 

do espaço e do vazio, as salas hexagonais correspondem a necessidade da forma, cabendo a 

sua intuição uma demonstração exaustiva e suficiente daquilo que lhe é impreciso em termos 

lógicos, mas se lhe constitui sólido: “a Biblioteca é uma esfera cujo centro cabal é qualquer 

hexágono cuja a circunferência é inacessível” (Borges, 1974, p.85). 

Condição imponderável da disposição dos signos de uma gramática desconhecida, a 

épistèmé aparece esboçada numa sintaxe de significados, na superposição dos 

entrecruzamentos de saberes e regimes de linguagem. O sistema de referências e a ordem dos 

livros constituem uma forma singular cuja organização dos móveis em cada um se articula de 

uma maneira arbitrária, independente de qualquer sentido. A multiplicidade do não-sentido 

delimita o quadro de referências da linguagem ou o espaço de produção do sentido; bem como 

o tempo que lhe traduz o movimento de configuração. A duração demarca a experiência: “a 

Biblioteca é ilimitada e periódica” (Borges, 1974, p.94). 

Os regimes dos enunciados correspondem à condição necessária da existência do 

saber a razão suficiente da experiência do limite da linguagem ou o ultrapassamento do 

sujeito na constatação que, “não havia problema pessoal ou mundial cuja eloqüente solução 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  23 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

não existisse nalgum hexágono... o universo usurpou bruscamente as dimensões ilimitadas da 

esperança” (Borges, 1974, p.89). Proposições incoerentes, ex hipótesi, perfiguram na 

Biblioteca sua possível justificação verbal, criptográfica ou alegórica. Numa nota de pé de 

página, num livro dentre os que investigam os livros nas suas galerias, encontra-se escrito em 

letras miúdas: “basta que um livro seja possível para que ele exista. Somente está excluído o 

impossível. Por exemplo: nenhum livro é ao mesmo tempo uma escada, ainda que, sem 

dúvida haja livros que discutem, neguem e demonstrem essa possibilidade e outros cuja 

estrutura corresponde a de uma escada” (Borges, 1974, p.92). 

A Biblioteca materializa, através da linguagem, o paradoxo da noção de épistèmé na 

delimitação de uma ordem descritiva do espaço e das diferentes formas de organização dos 

saberes. Ela reitera o objeto da observação que “todos os livros, por diversos que sejam, 

possuem elementos iguais” (Borges, 1974, p.88), não havendo dois livros idênticos nas suas 

galerias. Embora os volumes se repitam na desordem que lhe constitui há uma ordem na 

mesma, em qualquer direção que se atravesse. 

A ordem dos saberes corresponde aquela dos enunciados na demarcação de um 

espaço-linguagem cuja estrutura consiste nas possibilidades das variáveis, porém não 

absoluta. A Biblioteca é total no conjunto das suas prateleiras que “registram todas as 

possíveis combinações dos vinte e tantos símbolos ortográficos”; ao que se acresce ainda a 

constatação de um “número, ainda que vastíssimo, não infinito” (Borges, 1974, p.88). 

Combinações de símbolos e caracteres circunscrevem um universo múltiplo de 

signos e sentidos distribuídos por um vasto espectro que compreende as mais diferentes 

línguas, todas previstas pela Biblioteca. Assim, tal como no regime dos enunciados, o espaço-

linguagem esboça a sua relação com a épistèmé no quadro da formação dos saberes, uma vez 

que, “a Biblioteca inclui todas as estruturas verbais, todas as variantes que permite os vinte e 

cinco símbolos ortográficos, porém não um só disparate absoluto” (Borges, 1974, p.92). O 

universo das combinações possíveis na Biblioteca constitui uma experiência limite da 

linguagem do finito no infinito e do infinito finito na produção do sentido que lhe caracteriza. 

São elementos como o ponto, a vírgula, as vinte e duas letras do alfabeto, que lhe demarcam 

um conjunto de possibilidades quase infinita, frente a constatação de que “não há na vasta 

Biblioteca dois livros idênticos” (Borges, 1974, p.88) . 

A possibilidade de “contemplar a variação das 23 cartas” (Borges, 1974, p.84) 

anunciada pela epígrafe, revela, de modo prévio, a condição da épistèmé que se encontra na 

própria linguagem, na descrição do seu paradoxo: a condição de possibilidade do finito 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  24 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

infinito e do infinito finito, materializada pela Biblioteca no seu estatuto não-substantivo. 

Assim, numa pequena nota de pé de página, a geometria descritiva borgiana deixa em aberto a 

possibilidade da hipótese da finitude da Biblioteca ao assinalar: “Letizia Alvarez de Toledo 

salientou que a vasta Biblioteca é inútil, bastaria um só volume, de formato comum, impresso 

em corpo nove ou em corpo dez, composto de um número infinito de folhas, infinitamente 

delgadas...” (Borges, 1974, p.94). 

A interpolação dos volumes do espaço e do tempo, situados nos planos da 

permanência e do devir, simétricos à condição da linguagem, conduz a passagem da 

Biblioteca para o Livro de Areia como aquela de uma para outra dimensão. A descrição do 

espaço, agora é aquela da dinâmica própria ao devir, passa-se da narrativa anônima do 

observador ao lugar do personagem no centro da ação. A Biblioteca e o que desde sempre está 

dado em todas as suas possibilidades esvaem-se no efêmero materializado no Livro de Areia 

como possibilidade incondicionada, porque “nem o livro nem a areia tem princípio ou fim” 

(Borges, 1984, p.117).  

A incomensurabilidade do que lhe guarda as páginas traduz-se no estatuto arbitrário 

da conformação dos saberes, cujas potências substancializante e não-substantiva da 

linguagem, se encontram na experiência limite como um apriori: “sempre se interpunham 

várias folhas entre a portada e a mão. Era como se brotassem do livro”. Assevera-lhe o 

vendedor de Bíblias: “Não pode ser, mas é. O número de páginas deste livro é exatamente 

infinito. Nenhuma é a primeira; nenhuma, a última. Não sei por que estão numeradas desse 

modo arbitrário. Talvez para dar a entender que os termos de uma série infinita admitem 

qualquer número” (Borges, 1984, p.117). 

A condição singular do Livro de Areia, de uma substantivação de natureza não-

substantiva, revela, em paralelo, as condições de configuração dos saberes e das diferentes 

formações discursivas, no quadro de compreensão do espaço e do tempo infinitos. Algo como 

o jogo hipotético daquelas considerações irritantes de que “se o espaço é infinito, estamos em 

qualquer ponto do espaço. Se o tempo é infinito, estamos em qualquer ponto do tempo” 

(Borges, 1984, p.117). E assim, a épistèmé esboça-se como um ponto, na ausência de um 

more geométrico da linguagem, a qual não carece estabelecer as seqüências necessárias de 

linhas, planos e volumes; permanecendo o espaço e o tempo infinitos em cada ponto, ou 

diferentes tempos e espaços numa mesma relação espaço-tempo. 

O Livro de Areia possibilita a experiência limite da linguagem, cujo deslumbramento 

e terror anunciam-lhe a natureza exótica já na lombada: “Haly Writ e, abaixo, Bombay”. Suas 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  25 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

páginas se abrem o contato à dimensão não-substantivada do infinito em relação aos 

enunciados. Experimentação de um permanente devir, o desconhecido alerta para o seu 

portador o fugidio conteúdo daquela folha: “Olhe-a bem. Já não a verá nunca mais” (Borges, 

1984, p.116). 

A natureza do livro exerce uma fascinação que cabe ao paradoxo do finito infinito na 

ordem da linguagem, cuja busca de uma narrativa de origem o início da história do Livro de 

Areia ignora-lhe o próprio nome. Adquirido numa “casta mais baixa”, de alguém quem “as 

pessoas não podiam pisar a sombra sem contaminação”, alguém que “não sabia ler”, este 

último tendo trocado-o por uma Bíblia viu no Livro dos Livros “um amuleto”, contrapartida 

ao deslumbramento daquelas páginas do misterioso objeto que se revela ao incauto um “livro 

diabólico” (Borges, 1984, p.117). Aprisionador daquele que lhe domina os signos, o qual é 

incapaz de lhe perpetrar um sentido. Assim, o narrador relata a sua sina: “O verão declinava e 

compreendi que o livro era monstruoso. De nada me serviu considerar que não menos 

monstruoso eu era, que o percebia com os olhos e o apalpava com dez dedos com unhas. Senti 

que era um objeto de pesadelo, uma coisa obscena que infamava e corrompia a realidade” 

(Borges, 1984, p.119).  

A experiência da linguagem conduz ao paradoxo que expressa a sua realidade no 

estatuto último da ficção. Tesouro inestimável, o Livro de Areia se transforma numa 

ampulheta por onde escorre o tempo, escondido “atrás de uns volumes desemparelhados de As 

mil e uma Noites”, incapturável no seu enredo, oculto pelo título mais belo de toda a 

literatura. Infinito no modo de ser finito oculto entre a ordem desemparelhada dos volumes na 

estante, o Livro de Areia revela o paradoxo insuperável do fluxo de um devir permanente, tal 

como assinala Foucault: “cada relato, mesmo se contado por um terço, foi feito – 

ficticiamente – por aquele quem viveu a história; a cada fábula sua voz; a cada voz uma 

fábula nova; toda a “ficção” consiste no movimento pelo qual um personagem se desvencilha 

da fábula a qual pertence e torna-se narrador da fábula seguinte” (Foucault, 1994, p.507). 

Assim, o encantamento próprio a natureza da linguagem se faz semelhante à 

condição de Sherazade para não deixar de exstir. Cativa, ela mantém cativo seu carcereiro 

num enredo infindável, atando as mãos do carrasco, noite após noite, prolongando-lhe os dias: 

“falava-se, narrava-se até de manhãzinha, para afastar a morte, para adiar este desenlace que 

deveria calar o narrador [...] a narração de Sherazade é o inverso obstinado da morte, é o 

esforço de todas as noites para conseguir manter a morte fora do ciclo da existência” 

(Foucault, 1994, p.793). 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  26 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Paralelo ao Livro de Areia que se faz perder numa Biblioteca de milhares de 

volumes, lançado a uma prateleira úmida “no sótão onde estão os periódicos e os mapas” 

(Borges, 1984, p.119); lugar onde só um bibliotecário aposentado saberia escondê-lo; o perigo 

da linguagem não dizer o real permanece ao tentar afastar-lhe a impossibilidade da sua 

própria possibilidade em dizer algo acerca do real. Arbitrária, a dupla ordem que lhe pertence 

superpõe o seu regime dos enunciados ao paradoxo da sua dupla natureza – finita e infinita – 

condição e estatuto desta como ficção. Assinala algo próximo Foucault: “A obra da 

linguagem é o corpo mesmo da linguagem que a morte atravessa para lhe abrir este espaço 

infinito onde se repercutem os duplos” (Foucault, 1994, p.254). Assim, a impossibilidade da 

linguagem dizer qualquer coisa sobre o real que não seja ficção constitui nos contos de Borges 

um enigma em torno do duplo caráter da linguagem no qual a Biblioteca e o Livro de Areia 

são duas partes complementares como o finito e o infinito, a permanência e o devir que o 

torna possível na sua impossibilidade.  

Por fim, resta ao riso de Foucault e a hipótese silenciosa deste ensaio sobre o seu 

motivo, o vislumbre das dimensões da linguagem materializadas na Biblioteca e no Livro de 

Areia. O esboço da épistèmé que se traduz na experiência da linguagem e se faz organizar a 

partir da condição do seu próprio paradoxo. Isto é, um saber que se quer sobre a realidade 

construído na forma de ficção. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

BORGES, J.L. O Livro de Areia. Trad. Ligia Morrone Averbuck. Rio de Janeiro: Editora 
Globo, 1984. 
 
BORGES, J.L. A Biblioteca de Babel. In: BORGES, J.L. Ficções. Trad. Carlos Nejar. São 
Paulo: Abril Cultural, 1974. 
 
FOUCAULT, M. Les mots et les choses. Paris: Gallimard, 1966.  
 
FOUCAULT, M. “Foucault passe-frontières de la philosophie”. Le Monde, 6 sept. 1986.  
 
FOUCAULT, M. Dits et écrits: 1954 – 1988. Paris: Gallimard, 1994. 

 
 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  27 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

BORGES E A POLÍTICA DA EXPRESSÃO 

A TRANSVALORAÇÃO DO PASSADO NACIONAL 

 
 

Eduardo Pellejero∗ 
 
 
 

 Em 1991, Gilles Deleuze e Félix Guattari assinalavam que as obras de Kafka (para a 

Europa Central), assim como as de Melville (para a América do Norte), davam conta de uma 

potência expressiva incomensurável: a literatura como enunciação colectiva de um povo 

menor, que só encontra a sua expressão –e mediatamente a sua existência– no e através do 

escritor7.  

 Digamos, para generalizar, que a ideia de que é possível produzir novas formas de 

subjectividade (individuais e colectivas), através de um uso inteligente da expressão, tem sido 

recorrente na literatura moderna e contemporânea, e tem suscitado os seus conceitos tanto na 

crítica como na filosofia. 

 Sem ir muito longe, Lelia Madrid e Doris Sommer, cada uma à sua maneira, 

procuraram reconstruir a história da literatura latino-americana deste ponto de vista. Em 

ambos os casos, ora para por a descoberto a relação que existe entre a política e a ficção na 

história do nascimento de uma nação8, ora para –dado isto– deslocar a atenção sobre as 

tentativas de desconstruir estas ficções hegemónicas, é comum a convicção de que insiste na 

expressão uma força política latente. 

 Quero dizer, a expressão devém política, para além da legislação do público, o 

policiamento do comum e a administração do Estado, cada vez que intervêm na consolidação 

ou na problematização dos sujeitos de um dispositivo qualquer de poder. E, pelo menos, em 

dois sentidos diferentes: por um lado, com efeito, temos escritores alentados a preencher os 

vazios de uma história que contribui para legitimar o nascimento de uma nação e impulsionar 

essa história no sentido de um futuro ideal9, ao mesmo tempo que, por outro lado, 

                                                           
∗ Universidade de Lisboa, Lisboa – Portugal, epellejero@hotmail.com. 
7 Deleuze, Critique et clinique, Paris, Editions de Minuit, 1993, p. 14; e Deleuze-Guattari, Qu'est-ce que la 
philosophie?, Paris, Éditions de Minuit, 1991, pp. 103-104. 
8 Doris Sommer, Ficciones fundacionales, versão castelhana de José Leandro Urbina e Ángela Pérez, FCE, 
Bogotá, 2004; p. 22. 
9 Cf. Sommer, op. cit., p. 24 e ss.: “En 1847, el futuro historiador y presidente de Argentina, general Bartolomé 
Mitre, publicó un manifiesto con el que pretendía suscitar la producción de novelas que sirvieran de cimiento a la 
nación. (...) Dentro del espíritu idealista de la reforma ilustrada que consideraba que una legislación racional 
inspiraría conductas racionales, Mitre estaba convencido de que las novelas de calidad promoverían el desarrollo 
de América Latina. Las novelas enseñarían a la población sobre su historia, sus costumbres apenas formuladas, 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  28 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

encontramos escritores que procuram reintroduzir a contingência no passado, propiciando a 

resistência ou a abertura de novos espaços de possível10. 

 Neste sentido, por exemplo, Robert Burgoyne tem mostrado como as ficções, que 

jogam um papel central na construção de uma identidade nacional por parte do cinema norte-

americano, enquanto imagens de consenso social, encontram nos anos oitenta e noventa uma 

oposição inesperada em filmes que pretendem reformular, através de um trabalho de 

fabulação alternativo, essas ficções dominantes, oferecendo «identidades alternativas» –como 

dizia Foucault– ou propiciando a adopção –para usar o vocabulário de Nietzsche– de uma 

«segunda natureza» por parte da gente (uma natureza política, social, étnica)11. 

 Porque a política depende da história, mas o problema da história é que não há 

história, mas sempre varias histórias, uma infinidade de histórias. O problema do povo é que 

não há povo, mas sempre vários povos, uma infinidade de povos, que é necessário unir ou, 

pelo contrário, salvaguardar na sua diversidade, através do agenciamento singular de uma 

memória comum, que só a arte pode convocar12. 

                                                                                                                                                                                     
así como sobre ideas y sentimientos modificados por sucesos políticos y sociales que aún no habían sido 
celebrados. (...) Cuando el oficio de escribir –como acto de crear América- parecía más urgente, la autoridad 
suprema se limitó en favor de los autores locales, quienes no se atormentaban ante la idea de escribir 
fabricaciones compensatorias para llenar un mundo plagado de vacíos. (...) Las guerras civiles resonaron durante 
toda una generación y, en el ínterin, los periódicos publicaban por entregas tanto novelas europeas como 
americanas. Los romances locales no sólo entretuvieron al público lector con remiendos de una historia nacional 
llena de agujeros, sino que desarrollaron una fórmula narrativa para resolver conflictos que se venían arrastrando 
por años, constituyéndose en un género postépico conciliador que afianzó a los sobrevivientes de las 
encarnizadas luchas, postulando a los antiguos enemigos como futuros aliados. En los Estados Unidos, el país y 
la novela prácticamente nacieron de la mano; lo mismo ocurrió en las naciones del sur, siempre y cuando 
consideremos que fue la consolidación, más que la emancipación, el momento culminante de este parto”. 
10 Problema estritamente político que Paul Virilio, em A insegurança do território, colocava nos seguintes 
termos: “«Habitar como poeta ou como assassino?». Assassino é aquele que bombardeia o povo existente com 
populações molares que não cessam de fechar de novo todos os agenciamentos, de precipitá-los num buraco 
negro cada vez mais amplo e profundo. Poeta, pelo contrário, é aquele que lança populações moleculares na 
esperança de que semeiem ou mesmo engendrem o povo futuro, passem para um povo futuro, abram um 
cosmos” (Deleuze-Guattari, Mille Plateaux, Paris, Éditions de Minuit, 1980; pp. 426-427). 
11 Burgoyne distingue, neste sentido, dois modos cinematográficos de explorar ou reinventar o passado comum 
na procura de novas formas de agenciamento da multidão. Por um lado, temos uma reconstrução do passado que 
se opera «de baixo», enfatizando as experiências minoritárias de segregação e exploração como aspectos centrais 
do passado americano. E, por outro, temos uma aproximação «transversal» à história, que contra a ideia de uma 
comunidade de iguais, destaca as relações antagonistas (especialmente raciais) que constituem o tecido social. 
Exemplos do primeiro tipo seriam Born on the Fourth of July, JFK, Jefferson in Paris e Forrest Gump. 
Exemplos do segundo, Thunderheart, Malcom X e Glory. Em todos, de qualquer modo, a mitologia da 
identidade nacional norte-americana aparece atravessada por uma dupla contradição: “não só o ideal de uma 
camaradagem profunda e horizontal é obscurecido pelo facto da dominação e da hierarquia racial, mas o mito da 
nação é também contradito por uma espécie de sistema lateral de castas, no qual a identidade é construída 
segundo relações de oposição” (Burgoyne, Robert, Film nation: Hollywood look at U.S. history, London, 
University of Minnesota Press, 1997; p. 3) 
12 Deleuze, Cinéma-2: L'Image-temps, Paris, Éditions de Minuit, 1985; p. 286. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  29 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 Ainda quando programaticamente sempre se tenha colocado nos antípodas do 

compromisso literário, Borges apontou alguma vez na arte uma «função politica 

compensatória» deste tipo. Recordarei, para começar, os seguintes versos, que datam de 1958: 

 
 

O tango cria um turvo 
Passado irreal que de algum modo é certo13. 

 
 
 Estes versos retomam, no essencial, o comentário que Borges fazia de um diálogo de 

Oscar Wilde, onde afirmava que “a música revela-nos um passado pessoal que até esse 

momento ignorávamos e nos move a lamentar desventuras que não nos aconteceram e culpas 

que não cometemos”14. 

 Mas na música, e mais tarde na literatura, e mesmo no cinema, Borges iria ver mais; 

ia ver, como muitos dos seus contemporâneos e como quase todos os seus epígonos, a 

possibilidade efectiva de redefinir a identidade nacional (ética, cultural e política) através de 

uma reconstrução criativa do passado pela expressão. 

 Seja ainda o caso do tango, que é abordado mais explicitamente em Evaristo 

Carriego. Borges afirma então que o tango tem por objecto a fabulação de uma certa memória 

combativa: 

 
 

Talvez a missão do tango seja essa: dar aos argentinos a certeza de terem 
sido valentes, de terem cumprido já com as exigências da coragem e da 
honra.15 

 
 

 Memória alternativa, em todo o caso, se tivermos em conta que a independência da 

América, ao menos na medida em que constituiu uma empresa argentina, não menos que a 

conquista do deserto, já supunha um passado militar copioso e, logo, uma experiência singular 

desses valores.  

 A posição de Borges é mais complexa do que pode parecer num princípio (dada a 

marginalidade dos textos em questão e a suposta puerilidade dos seus objectos). Comporta, 

para começar, uma concepção da literatura que, para além dos seus problemas formais, 

                                                           
13 Borges, «El tango», em Borges, Obras Completas, 4 vols., Barcelona, Emecé Editores, 1989; tomo II, p. 266. 
14 Borges, Evaristo Carriego, em Obras Completas, tomo I, pp. 162-163. Cf. Borges, «Sobre Oscar Wilde», em 
Obras Completas, tomo II, p. 70, onde Borges volta sobre essa mesma referência, desta vez denunciando a fonte: 
“el dictamen de que la música nos revela un pasado desconocido y acaso real (The critic as artist)”. 
15 Borges, Evaristo Carriego, em Obras Completas, tomo I, pp. 162-163. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  30 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

reconhece um objecto político imediato na produção de ficções alternativas às ficções 

hegemónicas (tanto no domínio da cultura como no do social). 

 A Argentina, do mesmo modo que a América, é um lugar literário e ficcional. Logo, 

a arte não pode ocupar senão um espaço duplamente ficcional: um espaço dividido entre as 

ficções coloniais hegemónicas (que coincidem com a sua primeira fundação), as ficções 

nacionalistas modernas (que dobram especularmente a gesta da independência), e as ficções 

dos escritores que, em maior ou menor medida, procuram pôr em questão essas ficções 

dominantes, reformulando a tradição e relançando continuamente a fábula da sua fundação 

(apelando a esse «passado desconhecido e acaso real» de que falava Wilde e do qual Borges 

faz eco). 

 É neste sentido que podemos ler, por exemplo, «Fundação mítica de Buenos Aires», 

poema que Borges escreve em 1929, e no qual, contra a versão da história consagrada, 

propõe-nos variações que a colocam em questão: 

 
 

Pensando bem a coisa, suporemos que o rio 
era azulado então como oriundo do céu 
com a sua estrelinha vermelha para assinalar o sítio 
no qual fez jejum Juan Díaz e os índios comeram.16 

 
 Ou que abrem, inclusive, o espaço para uma memória alternativa: 

 
Fixaram uns ranchos trémulos na costa 
dormiram estranhados. Dizem que no Riachuelo, 
mas são embelecos forjados na Boca. 
Foi um quarteirão inteiro e no meu bairro: em Palermo. 
 
(...) A tarde tinha-se afundado em ontens, 
os homens partilharam um passado ilusório17 

 
 
 É, também, o sentido que devemos dar ao critério que rege a «História do tango», e 

em geral todos os textos que compõem Evaristo Carriego, onde a questão não é “como foi 

aquele Palermo, mas como teria sido bonito que fosse”18. 

 Quero dizer, Borges reconhece nesta forma activa da memória, que de certo modo 

enriquece e aumenta o passado, uma das potências próprias da literatura19. A saber: para fugir 

                                                           
16 Borges, «Fundación mitológica de Buenos Aires», em Obras Completas, tomo I, p. 81. 
17 Borges, «Fundación mítica de Buenos Aires», em Obras Completas, tomo I, p. 81. Cf. «Prólogo» (1969): 
“Esta composición, por lo demás, es fundamentalmente falsa. Edimburgo o York o Santiago de Compostela 
pueden mentir eternidad; no así Buenos Aires, que hemos visto brotar de un modo esporádico, entre los huecos y 
los callejones de tierra”. 
18 Cf. Borges, «Prólogo» [a Evaristo Carriego], em Obras Completas, tomo I, p. 101. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  31 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

das ratoeiras literárias e políticas nas quais nos vemos fechados, a literatura é capaz de nos 

ajudar na paciente e infinita tarefa de nos reinventar a nós próprios enquanto sujeitos 

individuais e colectivos20 (tema que Borges abordara em «O escritor argentino e a tradição» e 

que Juan José Saer –num curioso paralelo com a literatura de Gombrowicz– resgatará sob o 

lema da «perspectiva exterior»21). 

 Voltando ao caso do tango. Se Borges prefere o tango, como fábula de um Palermo 

que poderia ter sido, e que seria de vital importância que fosse, é porque o passado militar 

cunhado nas histórias oficiais não funda uma conexão produtiva com a gente, isto é, não 

constitui uma memória comum onde os homens se reconheçam para a organização ou a 

estilização da vida, porque: 

 
 

o argentino, na hora de se pensar valente, não se identifica com ele (apesar 
da preferência que nas escolas se dá ao estudo da história), mas com as 
vastas figuras genéricas do Gaucho e do Compadre.22 

 
 
 Do gaucho e do compadre, aclaremos, tal como estes aparecem depois da sua 

reformulação pela música popular e a literatura gauchesca, enquanto contrapontos às ficções 

hegemónicas do Estado e do poder em geral. Borges escreve: 

 
 

O argentino encontraria o seu símbolo no gaucho e não no militar porque o 
valor cifrado naquele pelas tradições orais não está ao serviço de uma causa 
e é puro. O gaucho e o compadre são imaginados como rebeldes; o 
argentino, ao contrário dos americanos do norte e de quase todos os 
europeus, não se identifica com o Estado. Isto não se pode atribuir ao facto 
geral de que o Estado é uma inconcebível abstracção; o certo é que o 
argentino é um indivíduo, não um cidadão. Aforismos como o de Hegel: «O 
Estado é a realidade da ideia moral» parecem-lhe piadas sinistras.23 

 
 

                                                                                                                                                                                     
19 Cf. Borges, «Thomas de Quincey. Los últimos días de Emmanuel Kant y otros escritos», Biblioteca personal, 
Hyspamérica, Buenos Aires, 1987: “De la suma de páginas que componen el libro de Las mil y una noches, De 
Quincey, al cabo de los años, rememoraba aquella en que el mago, inclinado el oído sobre la tierra, oye el 
innumerable rumor de los pasos que la recorren y sabe de quién son los de la única persona, un niño en la China, 
predestinada a descubrir la lámpara maravillosa. En vano busqué ese episodio en las versiones de Galland, de 
Lane y de Burton; comprobé que se trataba de un involuntario don de De Quincey, cuya activa memoria 
enriquecía y aumentaba el pasado”. 
20 Roberto González Echeverría, Alejo Carpentier: The pilgrim at Home, p. 28 (citado em Lelia Madrid, La 
fundación mitológica de América Latina, Madrid, Espiral Hispano Americana, 1989; p. 11). 
21 Cf. Juan José Saer, El concepto de ficción, Buenos Aires, Seix Barral, 2004; pp. 17-29. Cf. Borges, «El escritor 
argentino y la tradición» em Obras Completas, tomo I, pp. 267-274. 
22 Borges, Evaristo Carriego, em Obras Completas, tomo I. pp. 162-163. 
23 Borges, Evaristo Carriego, em Obras Completas, tomo I, pp. 162-163. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  32 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 Colaborando na postulação da realidade destas «figuras genéricas do gaucho e do 

compadre» enquanto ficções alternativas, em todo o caso, Borges vem somar-se à empresa 

deicida que Vargas Llosa atribui ao escritor na sua análise da obra de Gabriel García 

Marques. Só que o Deus morto por Borges não é o demiurgo platónico nem a palavra feita 

carne dos livros sagrados, mas o espírito absoluto hegeliano que se realiza no mundo sob a 

forma do Estado moderno. Neste sentido, talvez fosse mais correcto inscrevê-lo na linha dos 

deicidas nietzscheanos. 

 Borges, com efeito, não cria do nada estes tipos existenciais, mas resgata-os de uma 

tradição que tende a fixá-los para a reprodução de certos ideais nacionalistas, para tratar, por 

sua vez, de dar-lhes uma segunda natureza.  Ao contrário de Lugones, de Rojas ou de Estrada, 

que tendem a reterritorializar os argentinos, a partir destas figuras, em arquétipos míticos que 

remetem para uma origem esquecida, Borges –como Zarathustra– não conhece mais terra que 

a dos seus filhos (uma terra sempre por descobrir, ou, melhor, por inventar24). Terra que não 

implica uma territorialização sobre o futuro sem ser, ao mesmo tempo, uma 

desterritorialização do passado.  

 Falamos, não da revisitação de um passado monumental (oficial ou revisionista), que 

procuraria o reconhecimento ou a iluminação do leitor (alienação ou tomada de consciência), 

mas de uma reconstituição útil da memória, capaz de pôr em questão as representações 

existentes e abrir o leque das possibilidades futuras. Como diria Foucault, a literatura “pensa 

[assim] a sua própria história (passado), mas para libertar-se do que pensa (presente), e poder 

finalmente pensar «de outra maneira» (futuro)”25. 

 Tem-se tornado habitual a afirmação de que a obra de Borges aposta 

sistematicamente na inversão de perspectivas instituídas e na destituição de vectores 

temporais, mas é necessário lembrar as consequências que estes procedimentos têm ou podem 

chegar a ter a nível dos dispositivos que os constituem como sujeitos éticos, culturais e 

políticos. Para Nietzsche, ao fim e ao cabo, uma política expressiva deste tipo podia 

significar, através da transfiguração do passado, o caminho para um homem e um povo 

futuros26. 

                                                           
24 Nietzsche, «Del país de la educación», Así hablaba Zaratustra: “já só amo a terra dos meus filhos, a terra 
ainda não descoberta no mar mais longínquo; é por ela que mando as minhas velas a procurar e voltar a procurar. 
É nos meus filhos que quero remediar o facto de ser filho dos meus pais: e compensar todo o futuro... por este 
presente!”. 
25 Deleuze, Foucault, versão castelhana de José Vasquez Pérez, Barcelona, Paidós, 1987; pp. 149-155. 
26 “Wagner será para este povo [por vir] (...) não o vidente que perscruta o futuro, como quiçá temos a 
impressão, mas o intérprete que transfigura um passado” (Nietzsche, Considérations Inactuelles, I et II, versão 
francesa de Pierre Rusch, Paris, Gallimard, 1990; IV - § 11). 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  33 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 Isto é, a destruição do conceito de verdade histórica por uma instrumentalização da 

potência do falso, poderia propiciar a oposição de ficções alternativas às ficções dominantes, 

como agenciamentos colectivos de enunciação que apelam à constituição de um povo que 

aparece como ausente. 

 O que aqui está em jogo é uma erosão dos limites entre o factual e o ficcional, que 

desloca o critério da objectividade escolar (como parte de um aparelho de Estado) ao da 

criação do novo (enquanto propriedade de um povo que falta). E este último é o mais 

importante. Porque estes procedimentos literários são controversos, não pela sua mistura de 

ficção e história, mas pelo uso que fazem da ficção para desafiar os pontos de vista 

consagrados pela história (política ou literária)27. 

 Trata-se de uma conjugação muito especial do estético e do político, que pode chegar 

a tornar indecidível uma situação sem saída, bifurcar o tempo, ou mesmo diferenciar uma 

nova sensibilidade, através de um reordenamento do real (actual) e uma reformulação do 

passado (virtual), contra a postulação de uma representação ideal como reguladora de um 

estado de facto (utopia). 

 Neste sentido, e acredito que isto talvez não desgostasse a Borges, podemos ver na 

ficção um sucedâneo da “função do trabalho do sonho e, por extensão, dos momentos de 

reordenação selectiva que marcam as descontinuidades históricas”28. 

 Do mesmo modo que Nietzsche, Borges compreende que quando a história falha na 

empresa de fazer da cultura uma força vital, cabe à arte pôr em jogo o passado, mesmo 

quando para isto tenha que desmantelar antigas estruturas de sentido. 

 Sabemos que Borges era um exímio artista da transvaloração. Penso, para mencionar 

apenas alguns exemplos, em «A esfera de Pascal», em «Kafka e os seus precursores», em 

«Pierre Menard, autor do Quixote». Mas penso também, para voltar onde começámos, na 

transvaloração da poesia orillera, do tango, e da história argentina, que seguramente conhece 

o seu ponto de máxima exposição na redefinição borgeana do Martín Fierro como livro 

nacional29. Quero dizer, o Martín Fierro já tinha sido consagrado por Lugones como epopeia 

nacionalista de um povo mítico30, mas Borges vai reinscrever o poema numa genealogia 

diferente, para lhe dar um outro uso, outro sentido, outra essência (outra vida, se preferem)31. 

                                                           
27 Burgoyne, Film nation, p. 5. 
28 Lambert, The non-philosophy of Gilles Deleuze, Continuum Books, New York, 2002; pp. 137-138. 
29 Cf. Borges, «José Hernandez. Martín Fierro», Editorial Sur, Buenos Aires, 1962: “En el autor de Martín 
Fierro se ha repetido, mutatis mutandis, la paradoja de Cervantes y de Shakespeare; la del hombre inadvertido y 
común que deja una obra que las generaciones venideras no querrán olvidar”. 
30 Cf. Borges, «La poesía gauchesca», em Obras Completas, tomo I, p. 188: “...si atendemos al propósito 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  34 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 Borges reconhece que para além da sua hipotética intenção original, o livro de 

Hernández tem sido sucessivamente transvalorado –e neste mesmo sentido traído, mas 

também enriquecido– pela crítica32. Logo, quando ataca as interpretações ou os usos 

instituídos do livro, não é para defender um eventual retorno ao texto, mas para –contra a sua 

canonização33– propor uma leitura diferente. Exemplo: 

 
 

O Martín Fierro (apesar do projecto de canonização de Lugones) é menos a 
epopeia das nossas origens – em 1872!– do que a autobiografia de um 
cuchillero, falseada por bravatas e por queixumes que quase profetizam o 
tango.34 

 
 Borges não ignora o que está em jogo nesta reapropriação: 

 
É como se cada país pensasse que tem que ser representado por alguém 
diferente, por alguém que pode ser uma espécie de remédio, uma espécie de 
droga, uma espécie de contraveneno dos seus defeitos. Poderíamos ter 
escolhido o Facundo de Sarmiento, que é o nosso livro, mas não; nós, com a 
nossa história militar, nossa história de espada, escolhemos como livro a 
crónica de um desertor, escolhemos o Martín Fierro, que mesmo merecendo 
ser escolhido como livro, como pensar que a nossa história esteja 

                                                                                                                                                                                     
nacionalista de Lugones, que era exaltar el Martín Fierro”. Cf. Borges, «Versos de Carriego», em Obras 
Completas, tomo IV, p. 42: “Martín Fierro no había sido canonizado aún por Lugones”. 
31 Cf. Borges, «La poesía gauchesca», em Obras Completas, tomo I, p. 193:“Tres profusiones ha tenido el error 
con nuestro Martín Fierro: una, las admiraciones que condescienden; otra, los elogios groseros, ilimitados; otra, 
la digresión histórica o filológica”. Cf. Borges, «El matrero», em Obras Completas, tomo IV, p. 105: “El culto 
de la obra de Hernández, iniciado por El payador (1916) de Lugones y abultado luego por Rojas, nos ha 
inducido a la singular confusión de los conceptos de matrero y de gaucho. Si el matrero hubiera sido un tipo 
frecuente, nadie seguiría recordando, al cabo de los años, el apodo o el nombre de unos pocos: Moreira, Hormiga 
Negra, Calandria, el Tigre del Quequén. Hay distraídos que repiten que el Martín Fierro es la cifra de nuestra 
complejísima historia. Aceptemos, durante unos renglones, que todos los gauchos fueron soldados; aceptemos 
también, con pareja extravagancia o docilidad, que todos ellos, como el protagonista de la epopeya, fueron 
desertores, prófugos y matreros y finalmente se pasaron a los salvajes. En tal caso, no hubiera habido conquista 
del desierto; las lanzas de Pincén o de Coliqueo habrían asolado nuestras ciudades y, entre otras cosas, a José 
Hernández le hubieran faltado tipógrafos. También careceríamos de escultores para monumentos al gaucho”. 
32 Cf. Borges «El libro», em Borges Oral, Buenos Aires, Alianza, 1980; p. 26: “He hablado en contra de la 
crítica y voy a desdecirme (pero qué importa desdecirme). (...) Igual sucede con Lugones y Martínez Estrada, el 
Martín Fierro no es el mismo. Los lectores han ido enriqueciendo el libro. (...) Así nació aquel libro que ni los 
contemporáneos ni Hernández penetraron del todo y que sería enriquecido, después, por las vigilias de Lugones 
y de Ezequiel Martínez Estrada.” 
33 Borges deplorava a canonização do Martín Fierro, exactamente como deplorava a de Dom Quixote, por 
exemplo, no «Pierre Menard», isto é, a sua redução a símbolo pátrio ou curiosidade gramatical, mas também a 
sua fixação numa história bem centrada: “el Martín Fierro no tolera otro precursor que Lussich ni otro 
continuador que Gutiérrez. Nos propone un orbe limitadísimo, el orbe rudimental de los gauchos. Sus glosadores 
son apenas (lo temo) una especie más pobre de cervantistas: devotos de refranes, de coplas, de barbarismos 
ínfimos, de mediocres enigmas topográficos” (Borges «El libro», em Borges Oral, Buenos Aires, Alianza, 1980; 
p. 26). Contra esta esclerotização do objecto literário, Borges procura reinscrever o livro numa nova corrente de 
vida. Procura restituir-lhe a sua vitalidade, o que o torna importante para a vida dos homens, da cultura, do povo; 
procura aquilo que fez com que, em seu momento, o Martín Fierro chegasse a impor-se sobre outros livros 
possíveis, mas procura-o onde não está e acaba por situá-lo onde não se encontra. 
34 Borges, «Sobre The purple land», em Obras Completas, tomo II, p. 111. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  35 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

representada por um desertor da conquista do deserto? Contudo, é assim; 
como se cada país sentisse esta necessidade.35 

 
 Agora, como qualquer bom deicida, Borges joga connosco, porque a escolha da qual 

fala não recai na gente, mesmo se o livro foi apreciado no seu momento, nem recai noutros 

escritores que, mesmo coincidindo na escolha do Martín Fierro como livro nacional, aduzem 

critérios diferentes36, mas na ficção-crítica pela qual ele próprio (Borges) propõe certos 

vectores singulares para o agenciamento de novas subjectividades; neste caso, «a ética do 

poema» e os seus valores associados (marginalidade, audácia, amoralidade, alegria, 

individualismo, coragem, estoicismo)37. 

                                                           
35 «El libro», em Obras Completas, tomo IV, p. 169. Cf. Borges, «El Matrero», em Obras Completas, tomo IV, 
p. 105: “Una curiosa convención ha resuelto que cada uno de los países en que la historia y sus azares han 
dividido fugazmente la esfera tenga su libro clásico. Inglaterra ha elegido a Shakespeare, el menos inglés de los 
escritores ingleses; Alemania, tal vez para contrarrestar sus propios defectos, a Goethe, que tenía en poco a su 
admirable instrumento, el idioma alemán; Italia, irrefutablemente, al alígero Dante, para repetir el melcólico 
calembour de Baltasar Gracián; Portugal, a Camoens; España, apoteosis que hubiera suscitado el docto 
escándalo de Quevedo y de Lope, al ingenioso lego Cervantes; Noruega, a Ibsen; Suecia, creo, se ha resignado a 
Strindberg. En Francia, donde las tradiciones son tantas, Voltaire no es menos clásico que Ronsard, ni Hugo que 
la Chanson de Roland; Whitman, en los Estados Unidos, no desplaza a Melville ni a Emerson. En lo que se 
refiere a nosotros, pienso que nuestra historia sería otra, y sería mejor, si hubiéramos elegido, a partir de este 
siglo, el Facundo y no el Martín Fierro”. 
36 Cf. Borges, «José Hernández. Martín Fierro», em Obras Completas, tomo IV, p. 90: “Después del Facundo de 
Sarmiento o con el Facundo, el Martín Fierro es la obra capital de la literatura argentina. Su valor humano y 
estético (tal vez ambo epítetos son fundamentalmente iguales) es innegable. Así lo han declarado, de éste y del 
otro lado del mar, muchos autorizados críticos y, lo que sin duda es más importante, muchas generaciones de 
lectores (...) En su pieza de hotel, el hombre solitario escribía y un hecho singular ocurrió; Fierro, que al 
principio no era otra cosa que un sonido apto para la rima, se impuso a José Hernández. Se convirtió en el 
hombre más vívido que nuestra literatura ha soñado, en un hombre tan vívido y tan complejo que ha sufrido 
interpretaciones contrarias. Para Oyuela un forajido, un Moreira con menos muertes; para Lugones y para 
Ricardo Rojas, un héroe”. 
37 Borges, certamente, procura confrontar a afirmação de uma ética nacionalista (saudosista e purista), como a 
que se segue da leitura de Lugones, mas enfrenta o seu inimigo sobre o terreno proposto, e procura menos uma 
negação de toda a ética, que um deslocamento da mesma; cf. Borges, «La poesía gauchesca», em Obras 
Completas, tomo I, p. 180: “Ya veremos después que de todos los héroes de esa poesía, Fierro es el más 
individual, el que menos responde a una tradición. El arte, siempre, opta por lo individual, lo concreto; el arte no 
es platónico (...) La verdadera ética del criollo está en el relato: la que presume que la sangre vertida no es 
demasiado memorable, y que a los hombres les ocurre matar” (cf. Cristina Piña, «Borges y la reivindicación del 
margen: Buenos Aires como arrabal de Occidente», VII Jornadas «Borges y los otros», Buenos Aires, 21 de 
Agosto de 2007, sem publicar). Borges acreditava sinceramente que o povo preferia intimamente essa versão da 
sua história? Ou simplesmente aspirava a que, através da sua oposição às histórias oficiais, pudesse dar lugar ao 
surgimento de um povo capaz de se unir em torno desta ideia da coragem e de honra? Como vemos, chegados a 
este ponto, torna-se difícil estabelecer os limites daquilo que consideramos um agenciamento colectivo de 
expressão. O que manifesta, com efeito, a existência de uma necessidade comum por detrás de um agenciamento 
de expressão colectiva? Em que se diferencia, em todo o caso, dos eventuais agenciamentos expressivos de 
controlo do tipo propaganda? Não me parece, certamente, que possamos estabelecer um critério formal. Porque 
quando o povo , a necessidade de uma expressão só se pode mostrar a posteriori, quando é abraçada por gente 
que se encontrava até então em condições de menoridade. A expressão tem sempre preeminência, e se o povo e o 
artista se encontram na criação de uma ficção comum, não é certamente porque trabalhem em colaboração, senão 
porque, enquanto que um põe a expressão, o outro põe o corpo. Claro que o corpo implica sempre uma certa 
expressão, ainda que virtual, que impõe resistência ao acto expressivo (não é possível fabular qualquer coisa); e 
claro que a expressão comporta o seu corpo subtil, que exerce à sua maneira uma força, uma coacção mais ou 
menos importante sobre a comunidade que convoca (não é possível fabular sem certa perspectiva). Mas, apesar 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  36 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 Fascinação de Borges por esse momento crucial no qual Cruz –sargento da polícia 

rural, comissionado para deter o gaucho rebelde–, ao ver a desesperada resistência de Fierro, 

grita que não consentirá o delito de que se mate um valente e passa a pelejar contra os seus 

soldados, junto ao desertor38. Cito Borges: 

 
 

É natural e acaso inevitável que a imaginação escolha o matreiro e não os 
gauchos da partida policial que andavam à sua procura. Atrai-nos o rebelde, 
o indivíduo, mesmo inculto ou criminoso, que se opõe ao Estado; Groussac 
assinalou esta atracção em diversas latitudes e épocas.39 

 
 
 Borges lamentava que Hollywood propusesse repetidamente o caso do traidor e do 

herói do modo contrário: “o caso de um homem (geralmente um jornalista) que procura a 

amizade de um criminoso para entregá-lo a polícia”40. Chegou mesmo a tentar a sorte de levar 

a sua própria versão ao cinema (falo de Los orilleros, esse roteiro que Borges escreve em 

colaboração como Bioy Casares, entre 1951 e 195741). 

 A releitura do Martín Fierro, como a vindicação do tango orillero ou a poesia de 

Carriego, implicam, neste sentido, uma aposta política genérica, que cifra –na transmutação 

inteligente do passado pela expressão– a constituição de novas possibilidades de pensamento 

e de vida, isto é, novos modos de agenciar as multiplicidades que somos, novos hábitos de 

dizer eu e nós42: 

 
 

                                                                                                                                                                                     
de se retro-alimentar, a função fabuladora implica para Deleuze, e necessariamente, uma certa polaridade da 
perspectiva da mudança possível: a primazia efectiva da expressão. 
38 Cf. Borges, «Biografía de Tadeo Isidoro Cruz (1829-1874), em El Aleph, Buenos Aires, Emecé, 1993. 
39 Borges, «El matrero», em Obras Completas, tomo IV, p. 106. Cf. Borges, «Los laberintos policiales y 
Chesterton», em Revista Sur, Nº 10, Buenos Aires, Julio de 1935, pp. 92-94: “Martín Fierro, santo desertor del 
ejército, y el aparcero Cruz, santo desertor de la policía, profesarían un asombro no exento de malas palabras y 
de sonrisas ante la doctrina británica (y norteamericana) de que la razón está con la ley, infaliblemente: pero 
tampoco se avendrían a imaginar que su desmedrado destino de cuchilleros era interesante o deseable. Matar, 
para el criollo, era desgraciarse. Era un percance de hombre, que en sí no daba ni quitaba virtud”. 
40 Cf. Borges-Bioy Casares, «Prólogo» [a Los orilleros e El paraíso de los creyentes], em J.L.Borges, Obras 
completas en colaboración, Madrid, Emecé, 1997; pp. 1999-200. 
41 Uma nota: Num pós-data de 1974, Borges viria a criticar justamente alguns destes rasgos do Martín Fierro 
que ele próprio exaltara, atribuindo a culpa a Lugones: “El Martín Fierro es un libro muy bien escrito y muy mal 
leído. Hernández lo escribió para mostrar que el Ministerio de la Guerra –uso la nomenclatura de la época– hacía 
del gaucho un desertor y un traidor; Lugones exaltó ese desventurado a paladín y lo propuso como arquetipo. 
Ahora padecemos las consecuencias” (Borges, «José Hernández. Martín Fierro», em Obras Completas, tomo IV, 
p. 93). 
42 Cf. Rajchman, As ligações de Deleuze, vers. portuguesa de Jorge P. Pires, Lisboa, Temas e Debates, 2002; p. 
106: “Na obra moderna encontramos, portanto, o problema de «fazer uma multiplicidade» –a tentativa de criar 
espaços a-centrados anteriores às identidades personalizadas e às identificações, inventado assim novos «hábitos 
de dizer eu e nós» que já não se referem à identificação ou à representação”. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  37 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

A história universal é a memória das ulteriores gerações e esta, segundo se 
sabe, não exclui a invenção e o erro, que é talvez uma das formas da 
invenção. O ginete acossado que se oculta como por arte mágica, na mera 
variedade da pampa ou nos emaranhados labirintos do monte ou da cuchilla, 
é uma figura patética e valente da qual de algum modo precisamos. (...) 
Menos que indivíduos, a história dos tempos que foram é feita de arquétipos; 
para os argentinos, um de tais arquétipos é o matreiro. Hoyo e Moreira 
podem ter capitaneado bandos de foragidos e ter manejado o trabuco, mas 
nós gostamos de imaginá-los pelejando sozinhos, a poncho e faca.43 

 
 
 Por desconhecimento ou por impostura, Borges detestava a ideia do escritor 

comprometido, mas isto não significa que a sua literatura não implicasse apostas políticas. A 

sua reapropriação do Martín Fierro, deste ponto de vista, é exemplar. Só que a política da 

expressão não depende, para Borges, da capacidade da literatura para dar testemunho do 

verdadeiro, mas de uma potência do falso que lhe é intrínseca e exclusiva. A sua missão não é 

apreender a essência mas produzir estrategicamente a aparência, não é representar o existente 

mas postular a realidade, não é restituir a necessidade à história mas reintroduzir a 

contingência no passado, não é revelar a natureza dos homens (neste caso dos argentinos) mas 

propor naturezas alternativas.  

 É neste sentido que Borges dizia que “uma função da arte é legar um ilusório ontem 

à memória dos homens”, e é neste sentido também que, para Borges, “de todas as histórias 

que sonhou a imaginação argentina, a de Fierro, a de Cruz e a dos seus filhos é a mais patética 

e firme”. 

 Ideia de uma política que Borges encontrava cunhada na sentença de Andrew 

Fletcher que fechava a sua «História do tango», e que bem poderia definir, para além do 

testemunho e da denúncia, da sublimação ou da utopia, as apostas de uma verdadeira política 

da expressão: 

 
Se me deixam escrever todas as baladas de uma nação, não me importa 
quem escreva as leis.44 

 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
43 Borges, «El matrero», em Obras Completas, tomo IV, p 106. 
44 Borges, Evaristo Carriego, em Obras Completas, tomo I, p. 164. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  38 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

EL HUMOR O LA FATALIDAD DE LA HERMENÉUTICA 
 

 

Francisco López Corral* 

 

 

Resumen:  
El artículo pretende aportar algunos elementos en vistas a una indagación acerca de los límites 
de la aventura hermenéutica. A tal fin, se propone un recorrido con la intención de reconstruir 
la intuición que guía a la hermenéutica en su pretensión de convertirse en horizonte de toda 
experiencia posible (tal como se propone en el proyecto gadameriano). A continuación, se 
realiza un examen de la experiencia humorística, a partir del cual se desanda el camino 
hermenéutico para explorar la relación paradójica entre sentido y sinsentido que atraviesa el 
humor. Finalmente, esta contraposición entre la experiencia hermenéutica y la humorística, es 
planteada como línea de ensayo para una problematización sobre las posibilidades y los 
límites de la propia filosofía.  

 
 

Palabras clave: hermenéutica, humor , sentido 
 

 

“Eso del humor no tiene ni puta gracia” 

Alex de la Iglesia 

 

 

I 

 

 

A partir de la década del ‘80, la hermenéutica se ha presentado como un punto 

neutral, una escena de diálogo, un «suelo común, no hollado por nadie y reconocido por 

todos» a partir del cual es factible reunir a autores de gran diversidad en un mismo aire de 

familia. Tal es el diagnóstico realizado por Vattimo (1991, 1993), quien la destaca como la 

nueva koiné del pensamiento contemporáneo, llamada a reemplazar el marxismo de los ‘50 y 

‘60, y el auge estructuralista de los ‘70. Vattimo señala que ese pasaje de la hermenéutica a 

“genérica filosofía de la cultura”, entraña una vacuidad, una inocuidad que no hace honor al 

auténtico sentido filosófico de la hermenéutica (VATTIMO, 1991, p.43).  

                                                           
* Universidad Nacional del Sur, Buenos Aires – Argentina, flopezcorral@yahoo.com.ar . 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  39 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Lo que posibilita el mencionado “pasaje”, es “la pretensión, totalmente metafísica, de 

presentarse como una descripción finalmente verdadera de la (permanente) «estructura 

interpretativa» de la existencia humana” (VATTIMO,1991 , p.43). El doble filo de la 

hermenéutica: mientras que por un lado postula que todo es una interpretación, que las cosas 

no tienen un sentido único, por lo que no existe un mundo en sí, por su parte se autopostula 

performativamente como verdad, como condición trascendental de todo sentido, como la base 

común de todas las diferencias, la cual opera una reducción absoluta de toda experiencia a 

acepción lingüística del mundo. No hay hechos, sólo un hecho: la estructura interpretativa de 

la existencia. 

Inaceptable para Vattimo: una fundamentación genuina de la hermenéutica no puede 

recaer sobre una descripción fáctica de la estructura objetiva de toda interpretación, esto es, de 

toda experiencia posible del mundo. Si ha de sostenerse (hermenéuticamente) que no hay 

hechos, sólo interpretaciones, pues bien, la hermenéutica misma ha de tomarse como una 

interpretación. Por lo cual, para legitimar la hermenéutica, considera Vattimo, no cabe otra 

alternativa que entenderla meramente como la interpretación más persuasiva de una época, en 

cuanto se interpreta a sí misma como el resultado lógico de una historia de la cual proviene. 

Vattimo pretende rescatar la «vocación nihilista de la hermenéutica» proponiendo como 

«prueba» de la «verdad» de la hermenéutica su propio acaecimiento histórico: si hoy se 

comparte la evidencia de que toda experiencia de verdad es interpretativa, ello encuentra su 

sentido en la historia-destinal de occidente, como una respuesta a un envío (Ge-Schick). La 

transición de la metafísica de la presencia a la hermenéutica no debe ser entendido como la 

corrección de un error histórico, sino como el acaecer del ser mismo: la disolución de la 

verdad como evidencia perentoria, el debilitamiento del ser. La hermenéutica es así un 

momento de la historia del ser, como continuidad viviente de una tradición. De este modo, 

esta «prueba», esta legitimación de la hermenéutica, abandona la pretensión metafísica de 

posicionarse fuera de todo contexto histórico y realizar una descripción perentoria de los 

hechos, para formular un relato, un mito: la hermenéutica, como toda interpretación 

(indefectiblemente histórica), pretende validez sólo hasta que una interpretación más 

competente la desmienta. 

No nos detendremos demasiado en esta interpretación de Vattimo. Simplemente 

comentaremos algunas cuestiones puntuales. En primer lugar, el cuestionamiento de utilizar 

una argumentación metafísicamente fundada del que puede ser objeto la hermenéutica, parece 

recaer sobre Gadamer, en cuanto el autor de Verdad y Método sostiene su proyecto en una 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  40 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

suerte de descripción fenomenológica de toda interpretación, hasta hacerla coincidir con toda 

experiencia humana del mundo. Lo interesante es que Vattimo, no obstante a la objeción, 

sigue a Gadamer en una de las líneas posibles de desarrollo abiertas por la ontología 

heideggeriana: la de una reducción del ser al Ge-Schick, al envío: el ser como acontecer de los 

horizontes histórico-epocales que posibilitan toda interpretación, horizontes que se cristalizan 

en una lengua histórica y en ciertos monumentos que otorgan un hilo conductor a la tradición. 

Situándonos en este punto, confesamos no llegar a comprender en qué medida la 

interpretación de Vattimo sobre la hermenéutica efectivamente comporta una diferencia 

significativa: el relato que propone Vattimo, la historia del ser, cumple el papel de 

fundamentador, sólo con la aclaración de que no se observa a sí misma como una efectiva 

descripción de los hechos, sino como un mito. Con esto, Vattimo pretende satisfacer un cierto 

principio de racionalidad, sin caer en la violencia metafísica, ni en el relativismo. Ahora bien, 

más allá de permitirnos dudar acerca de las ventajas de tal alternativa, lo que resulta al menos 

cuestionable, desde nuestra mirada, es que es ese relato de mito tiene poco: el mito, en cuanto 

tal, es parcial, contradictorio, confuso, lleno de contramarchas y retornos: en definitiva, no es 

idéntico a sí mismo. Muy diferente a esta «paradójica» (y eurocéntrica) filosofía de la historia 

que culmina (autoritariamente) con toda filosofía de la historia45.  

Pero, además, en todo caso, la observación de Vattimo no agrega ni quita nada a la 

hermenéutica como interpretación del mundo, y además, en todo caso, es cuestionable la 

«racionalidad» que pretende otorgarle: al rechazar la interpretación de la hermenéutica como 

“metateoría de la universalidad del juego de las interpretaciones”, Vattimo hace explícita la 

paradoja, que, justamente, es lo que el proyecto hermenéutico de Gadamer «resuelve» 

especulativamente. La paradoja consiste aquí en una fuga de metalenguajes. La hermenéutica 

dice que todo es interpretación. Vattimo dice que la hermenéutica misma entra en el conjunto 

de las interpretaciones. ¿Desde dónde dice Vattimo que la hermenéutica también es una 

interpretación? Desde un metalenguaje. ¿Y no es acaso ese metalenguaje una interpretación? 

Por supuesto que sí (dice el mismo Vattimo). ¿Y desde dónde decimos que es una 

interpretación? Desde otro metalenguaje. ¿Y no es acaso ese metalenguaje una interpretación? 

Lo es. ¿Pero desde dónde decimos...? Los sucesivos intentos metateóricos de toda 

fundamentación recaen cíclicamente en el propio lenguaje que intenta fundamentarse 

mostrándose a sí mismo como algo distinto de sí (hechos), y sucesivamente develado como 

mero lenguaje (meras interpretaciones). Metalenguaje que habla del lenguaje como si no fuera 

                                                           
45 Al respecto, véase la inexplicable explicación de Vattimo (1991, p.35) sobre esta «paradójica» postulación de 
la historia del ser como fin de toda metafísica.  



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  41 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

lenguaje, metalenguaje que se ofrece como un más allá del lenguaje. Si tiene algún sentido el 

llamado «fin de los metarrelatos», es esta incredulidad en la posibilidad de un hecho fundante 

independiente al lenguaje. Pues bien, esta misma «especularidad», esta imposibilidad del 

lenguaje de ir más allá de sí mismo, es lo que se ofrece como un hecho incontrastable 

(literalmente) y evidente: si no hay hechos más allá de las interpretaciones, si no hay cosas 

más allá de las palabras, sólo «hay» (es gibt) lenguaje como unidad del yo y el mundo. Esa 

unidad no es un dato objetivo; todo lo contrario, es el horizonte de toda comprensión, el 

horizonte de toda objetualidad. Cualquier cuestionamiento de tal unidad, no podrá ser 

realizado sino dentro de la propia unidad; cualquier cuestionamiento a la «verdad» de la 

hermenéutica, será una «prueba» de la «verdad» de la hermenéutica46. La fuerza de la 

hermenéutica justamente reside en esta unidad radical entre lingüisticidad y mundo, entre 

interpretación y hecho. Fuerza que es lo que posibilita que la hermenéutica abra el juego de 

las interpretaciones, constituyéndose en «koiné». Lo que aquí está en juego es la propia 

unidad especulativa del lenguaje, la lingüisticidad que postula Gadamer a modo de 

fundamentación de la hermenéutica, lo cual redunda en la evidencia de que no hay 

experiencia del mundo fuera del lenguaje, la evidencia de que la apertura al mundo es y sólo 

es lingüística. Toda posible «prueba» de la «verdad» de la hermenéutica deberá aceptar en su 

radicalidad esta intuición fundamental. Por la misma razón, todo posible cuestionamiento 

deberá lidiar en esa misma arena. 

Nos interesa dar cuenta aquí de los posibles límites de la tesis gadameriana acerca de 

la «absoluta lingüisticidad de la experiencia», los cuales no serán indagados en una posible 

fundamentación metateórica, sino en, al menos, una experiencia en donde ella no se cumple. 

A modo de caso testigo para dar cuenta de tal contrariedad, tomaremos un ejemplo que en 

primera instancia asoma como característicamente lingüístico: el humor. La experiencia del 

humor nos proporcionará un interesante marco para discutir los límites de la experiencia 

hermenéutica, así como los limites de la propia experiencia lingüística. 

No obstante, antes bien, es preciso realizar un breve recorrido de la mencionada tesis 

gadameriana, recorrido que estará centrado en el desarrollo acerca de la apertura lingüística al 

mundo que encontramos en Verdad y Método. 

 

 

II 

                                                           
46 Así lo sugiere el propio Gadamer (1977, p.481). 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  42 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 

 

6 pasos para ordenar nuestro recorrido: 

 

1.- “El lenguaje no es sólo una de las dotaciones de que está pertrechado el hombre 

tal como está en el mundo, sino que en él se basa y se representa el que los hombres 

simplemente tengan mundo. Para el hombre el mundo está ahí como mundo, en una forma 

bajo la cual no tiene existencia para ningún otro ser vivo puesto en él. Y esta existencia del 

mundo está constituida lingüísticamente” (GADAMER, 1977, p.531).  

Lo que se entrevé aquí es la clásica distinción de la antropología filosófica entre 

mundo y ambiente47. El ambiente, o entorno, no es otra cosa que un hábitat, con el cual el 

animal se vincula de modo unívoco, preciso y definitivo. El mundo, por su parte, puede ser 

entendido como un contexto genérico, en el cual, por definición, es necesario que el hombre 

“se mantenga tan libre frente a lo que sale al encuentro desde el mundo que logre ponerlo ante 

sí tal como es” (GADAMER, 1977, p.531). Lo que posibilita esa libertad de «poner el mundo 

ante sí tal como es», es, precisamente, el lenguaje. El animal vive en un sistema consistente en 

un recorte específico de elementos sensorialmente significativos; por el contrario, el lenguaje 

humano, a partir de la conformación de constelaciones objetivas, faculta al hombre con la 

capacidad de ir más allá de esa especificidad, la capacidad de habitar en una diversidad de 

sistemas variados, sin estar constreñido a connotaciones rígidas propias de un ambiente 

particular. Por eso dice Gadamer que el lenguaje es “una posibilidad variable de uso 

completamente libre” (GADAMER, 1977, p.533), porque permite tanto una diversidad de 

lenguas como una diversidad de expresiones para una misma cosa en una misma lengua, lo 

que resulta un síntoma de que el mundo sea mundo. Esto nos remite a que 

 

2.- “No sólo el mundo es mundo en cuanto que accede al lenguaje: el lenguaje sólo 

tiene su verdadera existencia en el hecho de que en él se representa el mundo. La humanidad 

originaria del lenguaje, significa, al mismo tiempo, la lingüisticidad originaria del estar-en-el-

mundo del hombre” (GADAMER, 1977, p.531). 

Por un lado, el lenguaje es lenguaje sólo porque habla del mundo; por el otro, el 

mundo es mundo sólo porque está construido por el propio lenguaje. La objetividad del 

mundo no consiste en que el mundo sea objeto del lenguaje, sino en que el lenguaje es el 

                                                           
47 Distinción ya prefigurada casi de modo idéntico en Herder (1982, passim), autor al que el mismo Gadamer cita 
y retoma. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  43 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

horizonte donde el mundo se representa, donde todo ente encuentra su propia determinación. 

Siendo el lenguaje la condición de todo reconocimiento óntico, toda percepción esta precedida 

por una experiencia lingüística: argumento tomado de Herder (1982, p.155-156), siempre que 

se percibe algo, se percibe «algo como algo»; la percepción de una cosa es un reconocimiento 

reflexivo de esa cosa, reconocimiento que se da, en efecto, en el lenguaje. No hay un mundo 

independientemente del lenguaje, así como no hay un lenguaje independientemente del 

mundo. El mundo no es en sí nada distinto a la totalidad de sus interpretaciones, pero las 

interpretaciones sólo son tales porque hablan de un mundo. Tanto lenguaje como mundo 

carecen de existencia ontológica autónoma, de allí la definición que ofrece Gadamer: 

 

3.- “El lenguaje es un centro en el que se reúnen el yo y el mundo, o mejor, en el que 

ambos aparecen en su unidad originaria” (GADAMER, 1977, p.567). 

Esa unidad originaria, es unidad en tanto reúne especulativamente al yo y el mundo: 

Gadamer no niega que lo que accede al lenguaje sea algo distinto a la propia palabra, sino que 

es en la palabra donde arriba a su determinación, a su sentido, y, por ende, a su constitución 

como propio de un mundo; de allí que Gadamer (1977, p.493) conceda cierta verdad a Cratilo 

cuando en diálogo con Sócrates postula  una “perfección absoluta de la palabra”, ya que no 

hay distinción posible entre su aparición sensible y su significado: equivalencia entre 

significante y significado, no hay distancia que permita una manipulación del significante 

como mera designación48, en cuanto, así como la palabra no es palabra sino a partir de lo que 

accede a ella, no hay cosa más allá de la palabra que le brinda a la cosa su determinación 

como cosa. Si aceptamos que percibir, experimentar, pensar las cosas, es pensar las palabras, 

entonces “el lenguaje es el lenguaje de la razón misma” (GADAMER, 1977, p.481), y, por lo 

tanto, “es forzoso reconocer que toda comprensión está íntimamente penetrada por lo 

conceptual y rechazar cualquier teoría que se niegue a aceptar la unidad interna de palabra y 

cosa” (GADAMER, 1977, p.484). La palabra lingüística no es copia más o menos adecuada 

de algo previo al propio lenguaje, sino que es un acontecer de sentido en el lenguaje mismo: 

de allí su perfección, de allí su espiritualidad, su «verdad». El yo que piensa las cosas del 

mundo, el yo abierto al mundo, es un yo siempre inserto en un todo lingüístico; por ello dice 

Gadamer que 

 

4.- “La experiencia lingüística del mundo es «absoluta»” (GADAMER, 1977, p.539). 

                                                           
48 Como sucede en los proyectos de lenguas artificiales a los que Gadamer (1977, p.494) acusa de moverse “en 
una dirección que nos aparta de la esencia del lenguaje”. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  44 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 Esto es, toda experiencia en el mundo es lingüística, la lingüisticidad 

precede a todo reconocimiento óntico, siendo el lenguaje el horizonte en el cual es posible la 

experiencia de todo objeto. El lenguaje no es algo ajeno a la propia experiencia, a la que se 

añade subsumiéndola a una red de palabras genéricas, sino que “es parte de la experiencia 

misma el buscar y encontrar las palabras que la expresen. Uno busca la palabra adecuada, esto 

es, la palabra que realmente pertenezca a la cosa, de manera que ésta adquiera así la palabra” 

(GADAMER, 1977, p.494). Esto ya lo habíamos sugerido en el paso (2), pero vale citarlo 

nuevamente aquí para dar lugar a una aclaración acerca de la noción de ‘experiencia’, 

fundamental en la formulación gadameriana. Realizando una lectura de Hegel, Gadamer 

(1977, p.430) comenta: “La experiencia es en primer lugar algo que se queda en nada: que 

algo no es como habíamos supuesto. Cara a la experiencia que se hace luego con otro objeto 

se alteran las dos cosas, nuestro saber y su objeto. Ahora sabemos otra cosa y sabemos mejor, 

y esto quiere decir que el objeto mismo no se sostiene. El nuevo objeto contiene la verdad 

sobre el anterior”. De rasgos claramente dialécticos, la experiencia consta, en primera 

instancia, de una negatividad que produce el conocimiento del objeto, de manera que “se llega 

a producir esta unidad consigo mismo” (GADAMER, 1977, p.431). Hasta aquí sigue 

Gadamer la concepción hegeliana de experiencia. La diferencia, clave para la hermenéutica, 

es que la experiencia es insuperable: “La dialéctica de la experiencia tiene su propia 

consumación no en un saber concluyente, sino en esa apertura a la experiencia que es puesta 

en funcionamiento por la experiencia misma” (GADAMER, 1977, p.432). Sin dejar su lugar a 

la ciencia, la consumación de la experiencia no puede ser más que la permanente apertura a 

nuevas experiencias. La unidad nunca es definitiva, y por ello es “algo que forma parte de la 

esencia histórica del hombre” (GADAMER, 1977, p.432). Justamente por ello, la experiencia 

es el auténtico límite del dogmatismo y la voluntad de planificación, en cuanto “la experiencia 

es, pues, experiencia de la finitud humana” (GADAMER, 1977, p.433). El aprendizaje que 

proporciona la experiencia es doloroso, supone una decepción, una renuncia constante al 

mundo construido para aceptar el nuevo. La verdadera experiencia es experiencia de los 

límites humanos, de los límites de la propia experiencia humana. Es lo que Gadamer (1977, 

p.432) llama ‘buen juicio’, que “es algo más que conocimiento de este o aquel estado de 

cosas. Contiene siempre un retornar desde la posición que uno había adoptado por ceguera”.  

Ahora bien, estas sucesivas experiencias del mundo siempre se van dando en el lenguaje; de 

allí que toda experiencia sea lingüística. Así pues, podemos decir que “la experiencia enseña a 

reconocer lo que es real. Conocer lo que es, es pues, el auténtico resultado de toda experiencia 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  45 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

y de todo saber en general” (GADAMER, 1977, p.433). Pero este conocimiento finito, 

«situado», es posible, sólo porque 

 

5.- “La relación humana con el mundo es lingüística y por lo tanto comprensible en 

general y por principio” (GADAMER, 1977, p.568).  

Con esta afirmación, se advierte la radicalidad de la hipótesis gadameriana acerca del 

significado ontológico universal propio del modo de ser especulativo del lenguaje. A partir de 

la formulación de la unidad especulativa entre yo y mundo, entre representarse y ser, la 

«comprensibilidad» del mundo es constitutiva, en tanto se condice con la determinación 

ontológica del mundo. Por ello, “el ser que puede ser comprendido es lenguaje” (GADAMER, 

1977, p.567), motivo por el cual puede hablarse de un lenguaje de la realidad, de la 

naturaleza, de las cosas, que no es otra cosa que el acontecimiento lingüístico de la 

comprensión de la realidad, de la naturaleza, de las cosas; acontecimiento que, a diferencia 

que en Hegel, siempre se da de un modo históricamente finito: aspecto clave del fenómeno 

hermenéutico, la finitud del ser es lo que imposibilita la absoluta autotransparencia 

(GADAMER, 1977, p.549), y por ende, el acaecer de un sentido último, un saber absoluto. El 

mundo «habla» un lenguaje, y está constituido por un infinito de sentido a desplegar por un 

intérprete, pero siempre en relación de pertenencia a un acaecer lingüístico histórico finito, a 

una tradición constantemente en formación (GADAMER, 1977, p.569). Esa es la razón por la 

cual no hay superación posible de la experiencia, pues siempre se «descubren» nuevos 

sentidos, porque el conocimiento de lo real es inagotable, porque la comprensión es siempre 

acontecimiento. Concluyendo, en palabras de Gadamer, “el que comprende está siempre 

incluido en un acontecimiento en virtud del cual se hace valer lo que tiene sentido” 

(GADAMER, 1977, p.585). Pero aún nos queda un último paso, por cierto, relevante:  

 

6.- “Sólo es comprensible lo que representa una unidad perfecta de sentido” 

(GADAMER, 1977, p.363). 

Gadamer habla de esta «anticipación de la perfección» en los fundamentos para una 

teoría de la experiencia hermenéutica. Toda comprensión supone siempre una perfección de 

sentido en aquello a ser comprendido, si se quiere, a modo de «condición de posibilidad» de 

la comprensión: “el prejuicio de la perfección contiene pues no sólo la formalidad de que un 

texto debe expresar perfectamente su opinión, sino también de que lo que dice es una perfecta 

verdad” (GADAMER, 1977, p.363). Esto es, aquello que se comprende no sólo debe tener 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  46 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

sentido, sino que ese sentido debe poder ser comprendido en la apertura en la que se 

experimenta como verdad. Ahora bien, el hecho de que la comprensión haga aquí referencia 

particularmente a los textos históricos no debería ser un impedimento para extender esta 

conclusión hacia toda experiencia hermenéutica, dado el alcance ontológicamente universal 

de la lingüisticidad: “ser especulativo, distinguirse de sí mismo, representarse, ser lenguaje 

que enuncia un sentido, todo esto no lo son sólo el arte y la historia, sino todo ente en cuanto 

puede ser comprendido” (GADAMER, 1977, p.570). En efecto, la anticipación de la 

perfección de sentido es el correlato de la absoluta lingüisticidad de toda experiencia: sólo es 

comprensible aquello a lo que se le atribuye un sentido, prejuicio fundamental para la apertura 

del esfuerzo hermenéutico49. De este modo, la realidad es lingüística, y en tanto tal, no es sino 

un «texto» cuyo sentido está constantemente desplegándose a un intérprete50. 

 

 

III 

 

 

Recorrido breve, sucinto, y aún así repetitivo; pero, sin embargo, necesario. En 

efecto, podríamos aventurar que todos los pasos son un largo y mismo paso; pero en cada uno 

de esos pasos se encuentra un matiz diferente que nos adentra en la intuición fundamental: 

entendemos que el sendero que conduce desde la inserción lingüística del mundo a la 

anticipación de sentido es uno, pero, sin embargo, es necesario rastrearlo en toda la obra, y 

cada paso tiene su aporte diferencial. 

Ahora bien, la pregunta para comenzar a adentrarnos en nuestro tema sobre los 

límites de la hermenéutica, y un contundente más allá de la interpretación, no podrá estar en el 

horizonte de la comprensión, en el horizonte de la interpretación (donde Vattimo busca la 

prueba de la hermenéutica, cayendo en la inevitable especularidad del lenguaje), sino fuera de 

ese horizonte.  

Siguiendo el modelo de la dialéctica platónica, Gadamer sostiene que el horizonte de 

la comprensión adviene dado por la pregunta, en cuanto, precisamente “preguntar quiere decir 

abrir” (GADAMER, 1977, p.440). Todo sentido se entiende como orientación del sentido: el 

sentido es siempre direccional, y tal dirección está dada por la pregunta. La pregunta establece 

                                                           
49 Para un desarrollo pormenorizado de este punto, véase GADAMER, 1992, pp.63-70. 
50 Lo cual se condice con el hecho de que “lo escrito es siempre objeto preferente de la hermenéutica” 
(GADAMER, 1977, p.474). 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  47 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

un horizonte que marca la dirección de la respuesta. Las afirmaciones que tienen sentido son 

aquellas que responden a una pregunta «válida»: es decir, aquella que abre hacia una 

suspensión, esto es, la cuestionabilidad de lo preguntado, de manera tal de poder recibir su 

determinación: “sólo hay pregunta cuando la fluida indeterminación de la dirección a la que 

apunta se convierte en la determinación de un «así o así»” (GADAMER, 1977, p.441). La 

apertura es situación de suspensión: “la verdadera pregunta requiere esta apertura, y cuando 

falta no es en el fondo más que pregunta aparente que no tiene sentido real de la pregunta” 

(GADAMER, 1977, p.440). La pregunta «auténtica», «válida», «verdadera», abre a la 

disyunción, a la posibilidad de que algo sea o no sea de una manera, o sea de una manera o de 

otra. La apertura de la pregunta tiene un límite, esto es la dirección, el horizonte de sentido de 

la pregunta que indica lo que puede ser respondido. Sin ese horizonte que permite la 

determinación, no hay sentido: “una pregunta sin horizonte es una pregunta en el vacío” 

(GADAMER, 1977, p.441). 

En definitiva, siguiendo a Gadamer, una pregunta válida, con sentido, es aquella que 

brinda un marco donde es posible la determinación de la respuesta, es decir, posibilita una 

respuesta con sentido. En cambio, una pregunta inválida, sin sentido, es una pregunta sin 

orientación, sin «auténtica apertura», por lo que hace imposible toda respuesta determinada. 

En esos límites se encuentra enmarcada toda comprensión. La pregunta (no tan válida como 

justa) que deberá guiarnos para desandar el camino de la hermenéutica, para llegar a un más 

allá (que en realidad es un más acá) de la interpretación es la siguiente: ¿Qué «acontece» 

cuando algo no tiene sentido? O mejor, ¿algo «acontece» cuando algo no tiene sentido? O 

mejor aún, ¿qué «acontece» cuando algo no puede tener sentido? 

Pues bien, lo que acontece, y esta es nuestra tesis, es el humor. 

 

 

IV 

 

 

 6 pasos hacia atrás: 

 

6.- Las «verdaderas», «auténticas» preguntas de Gadamer son aquéllas en las que ya 

ha operado el «buen sentido», esto es, la determinación de un sentido preferente. En esas 

preguntas, el sentido de lo respondido está en lo preguntado. Lo que nos interesa aquí, por el 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  48 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

contrario, son aquellas preguntas que construyen un vacío, donde el sentido no está 

determinado, donde opera el «sin sentido», donde la respuesta no tiene forma de encontrarse 

en lo preguntado, donde toda respuesta posible asoma como «sin sentido», y, por ende, donde 

el (buen) sentido asoma como imposible. Es justamente esa imposibilidad del (buen) sentido 

lo que origina la risa del humor: no el mero «sin sentido», sino la imposibilidad de todo 

(buen) sentido, imposibilidad que se genera desde el lenguaje mismo. Aquí puede resultar útil 

una distinción, entre la ironía y el humor. La ironía es la instauración de un significado a 

partir de la evidencia del sentido de su opuesto: la ironía subvierte el significado, de manera 

que, diciendo algo, se está afirmando lo contrario. La subversión de ese significado supone 

una crítica a lo real, supone la alteridad de un estado ideal, respecto a la cual la ironía es un 

movimiento vertical que desciende, de arriba hacia abajo: es la ironía socrática (en cuanto la 

referencia siempre es el arriba hacia donde se asciende), o la risa como castigo social de la 

que habla Bergson (1942) (risa que es siempre reírse de alguien). Movimiento moral por 

excelencia, se apropia de lo extraño, lo ajeno a la identidad entre ideas y mundo para generar 

un significado por subversión. El humor, por su parte, es la reversión del sentido como 

movimiento extramoral: ya no la instauración implícita de un orden moral, sino la 

desaparición de la moralidad misma, la desaparición de la propia realidad. No hay 

significación aquí (mucho menos designación): el sentido ha dejado de ser «bueno», ya no 

acepta la determinación de la significación; ha dejado de ser aquel que reconocíamos 

fácilmente a partir de las «auténticas» preguntas del discurso, y ahora deviene objeto de la risa 

ante lo que no puede ser, y sin embargo es. En el humor, el (buen) sentido se muestra como 

imposible, pero esto no nos deja fatídicamente librados al «sin sentido» como “infierno oculto 

del sentido”51, a la aparición de un sentido más profundo, incomprensible en su oscura 

profundidad, sino a un aniquilamiento, a una exterminación del sentido a partir de la 

reversión, de la doble circulación simultánea de dos sentidos. Lo contrario al «buen sentido», 

a la determinación de la dirección del sentido, no es el «sin sentido» como la otra dirección, 

sino la simultaneidad de ambas direcciones52. La paradoja del humor es el humor de la 

paradoja. El «sin sentido» no es así una instancia excluyente del sentido, sino que es el 

sentido que se revierte a sí mismo, que pone en evidencia la inseparabilidad de las dos 

direcciones, y por ende, la imposibilidad de su determinación. Sin ésta, toda exigencia de 

«buen sentido» queda abolida, y por ende, toda referencia a la realidad es anihilada: brota la 

                                                           
51 Siguiendo la expresión de Baudrillard, (1992, p.263). 
52 En este punto guiamos por la noción de paradoja de Deleuze (2003, p.94), quien la entiende a partir de una 
doble circulación de sentido. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  49 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

risa ante la desintegración de la realidad construida, ante la evidencia de la insensatez del 

sentido.  

 

5.- El humor es así una mostración de la reversibilidad de todo sentido, de la 

reversibilidad radical de la realidad: ausencia de «seriedad», esto es, de unilateralidad en el 

sentido. En efecto, para reírse, es preciso ser capaz de suspender la moralidad implícita en 

todo sentido, en toda comprensión de la realidad. Es precisamente la suspensión del principio 

de realidad que opera en el humor lo que posibilita la evidencia de la reversibilidad del 

sentido. La suspensión del principio de realidad, es la suspensión del lenguaje mismo: el 

humor desgarra el «tejido» de la realidad que construye el lenguaje, pero no para mostrarnos 

una realidad más allá, sino que lo que muestra es precisamente que no hay un más allá.  Lo 

que el humor muestra, en efecto, es la ausencia de secreto: todo está en la superficie, todo está 

a la vista, no hay sentido oculto que desentrañar, no hay significado detrás del humor. El 

juego de lo oculto, implícito en el humor, se expande en la superficie de la reversibilidad. Lo 

oculto ya no es sentido a interpretar. Es por ello que el humor no admite ninguna 

hermenéutica: a diferencia de la partícula que es alterada por la observación misma (según el 

principio de incertidumbre, cercano en su intuición a la hermenéutica), el humor directamente 

desaparece cuando se lo interpreta, cuando se lo explica, cuando se «despliega su sentido». En 

el humor se anula el tiempo lógico de enunciación discursiva, el «principio de linealidad del 

significante»53: el sentido circula en doble dirección simultáneamente, negando la sucesión de 

significantes que posibilita el desarrollo del (buen) sentido, y así, la comprensión de un 

significado. El humor es una explosión instantánea del sentido. «Desplegar el sentido», es 

hacerlo unilateral, someterlo a las leyes de la comprensibilidad discursiva. Un «mundo 

comprensible por principio», es un mundo «serio», «aburrido», donde el humor no es posible: 

si todo es comprensible, si todo es inteligible, no hay humor. El humor requiere de la 

equivocidad en juego con la univocidad: dar cuenta de una dirección, una orientación, una 

lógica, y luego romper esa lógica, aniquilarla con toda la fuerza del error; un error efectual, 

resultado de seguir rigurosamente el sentido; un error incomprensible, gratuito, dado que su 

aparición es inconcebible justamente por la fuerza de la comprensibilidad del sentido al que se 

opone. Oposición que se muestra sin peso, sin significación alguna, meramente como 

mostración de la reversibilidad del sentido que se extermina a sí mismo. Simplemente 

«porque sí». O simplemente «¿por qué no?». Tal como en los koan, las preguntas-problema 

                                                           
53 Nos referimos al principio de la lingüística sausuriana (SAUSSURE, 1971, p.133). 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  50 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

del budismo zen, no hay nada que descifrar. Efecto de superficie, pero porque “lo más 

profundo es la piel” (Valéry). Ausencia de secreto, pero porque “el sentido oculto de las cosas 

son las cosas mismas” (Pessoa). Comprender es comprender que no hay nada que 

comprender. 

 

4.- Porque lo que acontece en el humor es la anulación de la experiencia 

hermenéutica: no el mero comprender la finitud de cada interpretación, el comprender que 

toda interpretación es histórica, y por ende, finita, sino la comprensión de la insensatez de 

toda interpretación, donde cada interpretación queda anulada, ni siquiera aceptable 

provisoriamente, sino inaceptable en su unilateralidad de sentido. Negatividad en que nada 

niega. «Allí donde había algo, no queda nada». Experiencia en la que se afirma la nulidad de 

toda experiencia: la negatividad queda anulada, puesto que nada hay que niegue: experiencia 

del vacío, en cuanto desaparece la esencia constitutiva de la experiencia, la historicidad, cuya 

marca siempre es el sentido. Por supuesto que el humor es parte de una tradición, pero lo es 

respecto al sentido, a la lengua, a la «acepción del mundo»; en efecto, no todo el mundo, ni 

siquiera en una misma cultura, se ríe de lo mismo. Pero la reversibilidad, en cambio, es 

transhistórica: es no-historicidad, fuera de contexto: experiencia inapropiable. El yo no se ve 

como finito, finitud que es experiencia ante el sentido, sino que evidencia la desaparición de 

la distinción entre finito e infinito. Porque, en todo caso, la libertad de la experiencia no 

consiste simplemente en que las cosas podrían ser de otro modo, sino en la reversibilidad del 

sentido atribuido, es decir, en que no hay ninguna razón para que sean o dejen de ser lo que 

son. Ninguna. «¿Por qué las cosas son así?» Reversibilidad de la pregunta: «¿y por qué no 

habrían de ser así?». «¿Por qué el ser y no más bien la nada?» «¿Pues por qué no? Sea». 

Razón por la cual, una vez más, el humor no puede ser objeto de la hermenéutica, porque, 

simplemente, es sentido que se abre al no-sentido. Experiencia del sentido puro, 

indeterminado, que no puede ser sino efecto del auto-sacrificio, del que no queda nada, ningún 

resto de sentido, ni superación, ni enriquecimiento alguno: sólo el placer inmediato de la risa, 

la celebración ritual de la risa. El «experimentado» queda expuesto como un niño que ríe por 

primera vez, ante la desaparición de la realidad, de las identidades fijas. Se ríe ante el vacío 

dejado por el sentido que se anula a sí mismo, se ríe ante la imposibilidad de comprensión, se 

ríe ante la abolición de la realidad del lenguaje, se ríe ante la abolición de la identidad del yo y 

de la cosa. 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  51 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

3.- El humor es la catástrofe del sentido común como principio de realidad. El 

sentido común subsume la diversidad de las facultades en un yo, así como la diversidad de las 

propiedades en un objeto: remite a una unidad, a una identidad, en donde la cosa y el yo se 

reúnen: la cosa deviene una, se identifica, es algo, porque cada una de mis facultades la 

reconocen como algo. Esa unidad, en última instancia, no es sino el lenguaje, unidad 

especulativa en la que se encuentran yo y cosa. Unidad de elementos distintos, pero a su vez 

indistinguibles. Visto desde aquí, el lenguaje parece imposible si no es por esta unidad en la 

que reposa un sujeto que manifiesta, un objeto que es designado y unas propiedades que son 

significadas. Y el mundo parece imposible si no es construido como realidad conformada por 

estas identidades lingüísticas. Y sin embargo sucede: quiebre de la unidad especulativa: en la 

experiencia del humor se abre un vacío entre la palabra y la cosa. La cosa (ya) no es 

comprensible, su sentido elude toda identificación. No-experiencia de un no-lenguaje, no-

experiencia de lo no-real. Pensamiento imposible, más allá de las identidades que fija el 

sentido común. La cosa desaparece, o mejor dicho, desaparece en su objetividad, desaparece 

como reflejo especulativo del lenguaje, se resiste a ser reflejo, y sin reflejo, el yo también se 

disuelve: la risa del humor es una risa que nadie ríe, en la que, en su superficialidad, la 

apercepción se desintegra. No hay yo, no hay sujeto detrás, debajo de la risa, sino que es la 

risa la que habla sin hablar, la que anuncia la disolución de algo, la destrucción de la realidad, 

diciendo sin palabras, escondiéndose de las designaciones y de las significaciones, y, sin 

embargo, diciendo. La risa como atentado disolutivo contra la realidad, acontecer extramoral, 

en cuanto lo que desaparece con ella es la moral inherente a todo sentido, la realidad como 

moral y la moral como realidad: desaparición del sentido de la moral y de la moral del 

sentido. Abolición del imperativo moral de la identidad de las palabras, de las cosas, y del 

sujeto. Todo aquello que se evade a la identificación del sentido común, todo aquello que se 

resiste a la unidad especulativa del lenguaje aflora, y se reúne sin determinación: desaparición 

de toda barrera, de todo límite, cielo abierto en el que se encuentra lo antes escindido, 

supresión del esfuerzo de mantener la realidad y la racionalidad del sentido: explosión de 

placer por la exterminación de la especulativa unidad de lo que es lo que es, seguido de un 

cierto sentimiento melancólico, debido al inevitable retorno a la realidad del sentido, similar 

al día de resaca luego de una noche de borrachera54. 

 

                                                           
54 No por nada, Dionisos es también el dios de la risa. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  52 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

2.- Pero antes de ese retorno, en el instante trans-temporal de la risa, en la suspensión 

de la realidad, en la exterminación del sentido, se señala una realidad no-real, donde toda 

experiencia se anula a sí misma por imposible: instante en que aparece un mundo de 

«singularidades nómades», en el que el lenguaje se muestra impotente para designar y 

significar, para denotar y connotar. Instante en el que toda «hipótesis perceptiva» del lenguaje 

queda al margen. Instante en el que el «algo» ya no se percibe «como algo». Instante en el que 

la percepción excede a la apercepción. Instante en el que toda determinación lingüística del 

mundo desaparece. Instante en el que el mundo se muestra sin lenguaje: no es la parousía de 

las «cosas en sí», meros reflejos del lenguaje que aparecen como alteridades que el mismo 

lenguaje requiere para operar, sino el acontecer abierto de lo que Leibniz (1946) llamó 

«pequeñas percepciones»: una multitud de variaciones que no van acompañadas de 

apercepción ni reflexión, de las que no somos conscientes, porque sus impresiones son, o bien 

demasiado débiles y numerosas, o bien demasiado uniformes, sin ninguna nota que permita 

diferenciarlas, individualizarlas. Pequeñas percepciones que acontecen en todo momento, 

alega Leibniz, pero que en la borrachera del humor no dejan lugar a nada más, agregamos 

nosotros. Inabarcables, indistinguibles, infinitesimales; no hay aquí unidad armónica entre yo 

y cosa, entre determinación lingüística y experiencia del mundo: reina la desproporción, la 

heterogeneidad. Percepción de lo «sensible no-empírico», percepción en la que no se cumple 

aquello de que “la percepción acoge siempre significación” (GADAMER, 1977, p.133). 

Singularidades «pre-individuales», ajenas al principio de realidad, extranjeras al sentido 

común como principio identificador. Percepciones que se escapan, mutan, viajan, de manera 

tal que no son cosas en un espacio, sino que son espacio abierto, vacío de determinación, 

apertura total que no admite limitaciones, risa y encuentro silencioso de toda palabra, 

encuentro de todas las cosas en la carcajada. 

 

1.- Porque una vez eliminadas las barreras de la determinación lingüística, una vez 

abolidas la significación y la designación, una vez suspendidas las hipótesis perceptivas de 

identificación, se abre la total vinculación de las cosas (que ya no lo son) y del yo (que ya no 

lo es) con el mundo (que ya no es lo que era). Esa percepción de la diversidad, de la 

heterogeneidad sensible, es justamente lo que posibilita que el mundo sea mundo, y no mero 

ambiente. Es la impotencia de la palabra para abarcar aquello que se muestra totalmente 

distinto de sí, al mismo tiempo que sin distinción; es el límite del lenguaje lo que muestra un 

más allá (que es también un más acá) del lenguaje, un más allá (que es también un más acá) 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  53 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

de la determinación y un más allá (que es también un más acá) del (buen) sentido. Aquello 

no-lingüístico, inabarcable, es lo que nos posiciona constantemente por adaptarnos, nunca 

integrados al ambiente específico de manera determinada, sino orientados de modo 

inadecuado55. La realidad a la que el lenguaje refiere es sólo el reflejo del propio lenguaje, 

incapaz de determinar todas las percepciones para adaptarse de modo definitivo a lo que rodea 

al sujeto. El lenguaje sólo puede comprender al lenguaje, pero eso no significa que todo sea 

lenguaje, que toda experiencia sea lingüística. Si algo como la «libertad humana» tiene 

sentido, es justamente porque no todo tiene sentido, porque no todo es comprensible, porque 

no todo es apropiable. La búsqueda de un todo de sentido acabado, perfecto, definido (ya no 

la existencia de un sentido único y último, sino el solo intento de posicionar toda experiencia 

como comprensión de un sentido de lo real), es la anulación de la «libertad», y, en última 

instancia, transforma el mundo en «entorno cultural». Poco importa que nos digamos «somos 

libres, porque el sentido podría ser otro», porque de hecho nunca es otro: en toda 

interpretación, el sentido siempre es un sentido, y eso implica que no sea otro. El sentimiento 

de libertad que sucede en el humor, en cambio, es el sentimiento de liberación de la realidad 

de sentido que construye el lenguaje, de lo aparentemente ya establecido; la reversibilidad de 

todo sentido recuerda no sólo que no hay sentido definitivo, verdadero y último de las cosas, 

sino que no hay sentido sin un doble movimiento, es decir, que el sentido es siempre «sin 

sentido».  

 

 

V 

 

 

Algo que es necesario aclarar para la comprensión de lo aquí expuesto: el humor no 

es un chiste, y tampoco se confunde con lo cómico. El humor es la anulación del sentido que 

hace desaparecer la orientación. Es una actitud ante la realidad, las cosas, la vida. Reversión 

del sentido, de lo real. Reversión como efecto instantáneo, ineludible, fatal: no alcanza con 

relativizar la verdad, no basta con decir discursivamente que la verdad es relativa: hace falta 

otro lenguaje para decirlo: lenguaje que siempre se para en el límite, que se abre a lo que le 

excede al anularse a sí mismo. En efecto, la realidad nunca puede ser la alteridad del lenguaje, 

sino que en el lenguaje está su propia alteridad: la exterminación de su sentido. La propia 

                                                           
55 Para esta relación entre los límites del lenguaje y vínculo con el mundo, véase, VIRNO, 2004, passim. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  54 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

anulación del lenguaje es lo que abre a un mundo «libre», tan fatal como imposible, dado por 

la desorientación de toda categoría, por la ruptura de todo sentido al hermanarlo con su 

contrario. 

Esto es lo más cuestionable de la hermenéutica: llevar a la interpretación hasta el 

punto de identificarla con toda experiencia posible. Insoportable pretensión de desplegar 

sentido constantemente, insoportable pretensión de comprender todo lo que ocurre. Pero ese 

mundo comprensible por principio, ese mundo «hermenéutico» en el que todo humano es un 

intérprete permanente y sin descanso, es un mundo reflejo, construido por un lenguaje: el 

discurso56. Lo objetable, en efecto, es llevar el discurso a modelo de todo lenguaje: un mundo 

en el que el lenguaje es sólo discursivo, es un mundo insoportable, tanto como un mundo en 

el que todo lenguaje es humorístico. Justamente, el humor, a diferencia del discurso, se 

autorregula: no moralmente, no como necesidad de retorno a la realidad, sino según sus 

propias reglas: el humor tiene su kairós, fuera del cual pierde efecto: deja de tener gracia. El 

discurso, por su parte, encuentra su sentido en su contexto, pero su productividad es 

ilimitada57, y su sentido, si bien no único, es eminentemente unilateral. 

En tal sentido, el humor opera como un ritual de sacrificio, tiempo sagrado en el que 

lo sacrificado es precisamente aquello que le da sentido: el sentido mítico propio del tiempo 

profano, que, por su parte, sólo adviene sentido en su reversibilidad, en su propia anulación 

ritual, cuya marca es la celebración de la risa. Por ello, el humor es lo imposible, porque 

atenta contra el valor, contra el sentido, lo cual resulta insostenible. Salida de la subjetividad, 

de la identidad, salida de todo sentido: lo humorísticamente risible es fuera de contexto, está 

siempre des-ubicado. Precisamente por ello, todo humor es paradójico, perverso y seductor, 

simplemente porque simula una inocencia, lo cual es sencillamente imposible. La experiencia 

del humor es una experiencia de lo comprendido en su imposibilidad: «comprendo, pero no 

puede ser». Esta imposibilidad es la misma que padece toda hermenéutica del humor: la 

mostración de la inocencia en el humor desaparece en su apercepción comprensiva: el sólo 

hecho de interpretar algo lo destruye. La comprensión de un «sin sentido», en cambio, tiene 

su correlato en la risa, que es el anuncio de que algo se ha roto, que la fórmula lenguaje-

comprensión-sentido ha desaparecido. Y con ella, el matiz moral intrínseco: el humor, como 

                                                           
56 Incluso cuando Gadamer sostiene en repetidas ocasiones que su punto de partida es el arte, y en especial, el 
arte escrito, aún así, su trato es discursivo: el placer del arte radicaría más que nada en su interpretación, en el 
despliegue inagotable de sentido. Anticipación de la perfección, prejuicio que no se abre a la posibilidad de que 
una obra pueda pretender no decir nada, no expresar ningún sentido, y que el placer surja justamente desde allí. 
57 Para esta idea de una productividad ilimitada del discurso, véase BAUDRILLARD, 1992, p.227 et seq.. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  55 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

el amor58, está más allá del bien y del mal: puede estar imbuido de un valor moral, puede ser 

vehículo de sentido, pero sólo como agregado, como gratuidad. Y en efecto, el sentimiento es 

mucho más desbordante cuando no hay alusión al sentido, cuando se opone a él para marcar 

su alteridad, y así, su «co-presencia vacía»: el sentido sin significación, sin determinación 

alguna: estar en el «sin sentido». 

De este modo, pensar el «sin sentido» como mero «sin sentido», carente de toda 

relación con el sentido, es lo que no tiene sentido alguno. En efecto, lejos de mostrarse como 

algo ajeno, opuesto al sentido, el «sin sentido», la «no dirección», la «no determinación», es 

fuente de sentido, lo que posibilita todo contexto, constituyente de toda determinación, sin ser 

nunca determinado, sin agotarse jamás en una síntesis abarcadora. La apertura al «sin sentido» 

no es un «sin sentido». Por el contrario, es la eliminación del «sin sentido» lo que lleva al «sin 

sentido». El «sin sentido» es la totalización del sentido mismo. Cuando se pretende la 

exterminación del «sin sentido», es decir, cuando se niega la reversibilidad del sentido, sólo 

queda el «sin sentido». La reversibilidad es fatal.  

Ser creador de sentido es estar en el «sin sentido», sacrificando ya no lo más valioso, 

sino el propio valor, que es el sentido mismo. Ya lo hemos dicho, pero lo repetimos: esto no 

nos deja en caída libre por el abismo del «sin sentido»: sacrificar el sentido, notar su 

reversibilidad, es preservar el sentido. Porque lo que no tiene sentido es la distinción entre el 

sentido y el no sentido. El mal es la distinción misma entre el bien y el mal. En efecto, es la 

misma distinción, para la razón, para la moral. Por ello es inevitable pensar en una ética de la 

interpretación. Pero por ello también es inevitable pensar en un más allá de ella, en un más 

allá del bien y del mal, en un más allá del sentido y el no sentido. Un más allá que es también 

un más acá. Pensar en el límite hasta hacerlo desaparecer. 

Sin embargo, la hermenéutica es posible sólo a partir de esa barra que distingue sentido del 

«sin sentido». La hermenéutica, así como es la consagración de la distinción del yo y del mundo, 

distinción que encuentra su consumación en la unidad que los reúne, el lenguaje, es justamente la 

consagración de esa barra entre el sentido y el «sin sentido»: sin límite, sin orientación, desaparece, es 

imposible. Sólo es posible a partir de una petición de principio: el mundo es racional, el mundo es 

comprensible, el mundo es interpretable, el mundo tiene sentido. El sentido de todas esas fórmulas es 

el mismo, e implica que el «sin sentido» no es verdadero, no conduce a nada, no es una orientación, no 

es. Y sin embargo, el humor reúne, anula la distinción: por eso no hay hermenéutica posible del 

humor: la hermenéutica es la luz de la apercepción lingüística que desintegra la ambivalencia y 

produce sentido, infinitamente, inagotablemente. Si no hay «sentido que desplegar», si todo está allí, a 

                                                           
58 Véase NIETZSCHE, 1999, 107, aforismo §153. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  56 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

la vista de todos y de nadie, compartido por todos y comprendido por nadie, si no hay resto de sentido 

que interpretar, la hermenéutica como teoría de la interpretación y (por ende) de toda experiencia 

humana en el mundo, es fatal y graciosamente imposible: no tiene sentido. 

El humor es el fracaso de toda hermenéutica, de toda construcción de sentido, de todo valor, 

de todo principio de realidad. El humor es la desaparición de la filosofía, la exterminación del sentido, 

la nulidad de toda pregunta en su fatal reversión. Si exterminamos el «sin-sentido», quedará el «sin-

sentido». Si exterminamos el sentido, ¿quién sabe? 

 

 

REFERÊNCIAS 
 

 

BAUDRILLARD, Jean. El intercambio simbólico y la muerte. Caracas: Monte Ávila, 1992. 
 
BERGSON, Henri. La risa. Buenos Aires: Losada, 1943. 
 
DELEUZE, Gilles. Lógica del sentido. Barcelona: Paidós, 2003. 
 
GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método. Salamanca: Sígueme, 1977. 
 
______. Verdad y Método II. Salamanca: Sígueme, 1992. 
 

HERDER, Johann Gottfried. “Ensayo sobre el origen del lenguaje,” en Obra Selecta. Madrid: 
Alfaguara, 1982. 
 
LEIBNIZ, G.W. Nuevo tratado sobre el entendimiento humano. Madrid: Aguilar, 1946. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. Más allá del bien y del mal. Navarra: Folio, 1999. 
 
SAUSSURE, Ferdinand de. Curso de Lingüística General. Buenos Aires: Losada, 1971. 
 
VATTIMO, Gianni. Ética de la interpretación. Barcelona: Paidós, 1991. 
 
______. Más allá de la interpretación. Barcelona: Paidós, 1995. 
 
VIRNO, Paolo. Palabras con palabras. Buenos Aires: Paidós, 2004. 

 
 
 
 
 
 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  57 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

UMA REVISÃO CRÍTICA SOBRE A LEITURA HABERMASIANA DA DIALÉCTICA 

DO ILUMINISMO DE ADORNO E HORKHEIMER 

 

 

João Pedro Cachopo∗ 

 

 

Resumo: 
O artigo visa levar a cabo uma revisão crítica da leitura habermasiana da Dialéctica do 
Iluminismo de Adorno e Horkheimer, tendo como pano de fundo a perspectiva de uma 
reavaliação do potencial da filosofia adorniana, para lá das fronteiras teóricas da chamada 
segunda geração da Escola de Frankfurt. Face ao teor crítico da leitura proposta por 
Habermas, tratar-se-á de discutir dois aspectos que lhe estão subjacentes: a identificação da 
dimensão mítica do iluminismo com a “racionalidade instrumental”, por um lado, e, por 
outro, o diagnóstico segundo o qual estaria em causa na Dialéctica do iluminismo uma 
totalização da crítica que conduziria inevitavelmente a filosofia a uma situação aporética que 
ameaça conduzi-la ao beco sem saída do cepticismo. Face a este duro diagnóstico, sugere-se 
que a dimensão paradoxal do pensamento de Adorno pode constituir – permanecendo fiel à 
sua definição enfática da filosofia como “pensamento que não se deixa travar” – uma vertente 
imprescindível do pensar filosófico capaz de desencadear, com o seu carácter perturbador, 
uma crítica imanente da razão.  
 
 
Palavras-chave: Iluminismo, Escola de Frankfurt, Adorno 

 

 

A Escola de Frankfurt – cuja influência há muito se expandiu para lá das fronteira 

alemãs, tendo vindo a suscitar o interesse de filósofos e investigadores na área das ciências 

sociais e humanas um pouco por todo o mundo – está longe de constituir um todo unitário que 

permitisse uma abordagem interpretativa linear. Numerosas publicações têm vindo a lume 

sobre o tema, tendo a maior parte dos autores que a ele se dedicaram procurado transmitir 

uma imagem, senão unitário, pelo menos coerente da Escola de Frankfurt, mesmo quando é 

posta em evidência a diversidade da produção teórica dos seus representantes, entre os quais 

se contam pensadores tão diversos como Adorno, Horkheimer, Benjamin, Marcuse, Fromm, 

Habermas, Wellmer ou, mais recentemente, Honneth, Bürger, Negt, Menke59.  

                                                           
∗ Universidade Nova de Lisboa, Lisboa – Portugal,  jpcachopo@gmail.com. 
 
59 Pela exaustividade e rigor, destacaríamos duas de entre as várias obras dedicadas à Escola de Frankfurt: A 
imaginação dialéctica. A história da Escola de Frankfurt e do Instituto de investigação social, 1923-1950, da 
autoria de Martin Jay e A Escola de Frankfurt. História. Desenvolvimento teórico. Significado político escrito 
por Rolf Wiggershaus. Na primeira destas obras – acolhida com entusiasmo por Horkheimer em 1971 –, o 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  58 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

No presente artigo, não pretendemos argumentar a contrario sensu, reclamando a 

ilegitimidade da designação de «Escola de Frankfurt», ou alegando que só forçadamente esta 

poderia abranger uma tão vasta pluralidade de perspectivas teóricas. Uma tal pretensão seria 

tão contrária à consciência filosófica contemporânea – habituada à constelação formada por 

«Escola de Frankfurt», «Teoria Crítica», «Crítica da Ideologia» –, como improdutiva 

filosoficamente, por nela se radicalizar drasticamente a crítica a uma perspectiva unitária 

sobre o corpus teórico da Escola de Frankfurt que, sendo do nosso ponto de vista pertinente, 

só através de mediações terá sucesso. Trata-se, isso sim, de sublinhar o carácter problemático 

da “etiqueta” geral de «Escola de Frankfurt» – não só ressalvá-lo, mas desenvolvê-lo e 

explicitá-lo – e, sobretudo, de realçar a ilegitimidade da redução do pensamento de alguns dos 

seus representantes (pensamos, particularmente, em Adorno) ao quadro teórico de uma 

tradição que, para se compreender enquanto tal, tende a reter da filosofia dos seus 

representantes unicamente o mínimo múltiplo comum.  

Este problema agrava-se quando nos deparamos com o hiato que separa as chamadas 

primeira e segunda gerações da Escola de Frankfurt. Com efeito, o paradigma emergente nos 

anos 70, em torno do trabalho desenvolvido por Habermas, implicou um conjunto de revisões 

conceptuais que, transformado numa grelha de leitura dos autores da primeira geração, 

arrastou um conjunto de desacertos interpretativos. A questão fundamental que serve de pano 

de fundo a este curto estudo é portanto a de saber até que ponto a progressiva afirmação do 

paradigma comunicacional preconizado por Habermas não agravou o nivelamento da 

compreensão do pensamento dos representantes da primeira geração da Escola de Frankfurt, 

chegando mesmo a constituir presentemente um obstáculo à sua leitura.  

A esta questão de carácter geral, acrescentaremos um propósito concreto, que 

constitui o fito deste curto estudo, a saber, a revisão crítica da leitura habermasiana da 

                                                                                                                                                                                     
problema da coesão teórica da Escola de Frankfurt (problema que fará sentido colocar-se a partir da transição 
para a década de 70) só circunstancialmente é trazida à discussão, dado tratar-se de uma investigação cujo 
âmbito de análise termina com o retorno gradual dos membros do instituto à Alemanha do pós-guerra em 
meados do séc. XX. Em todo o caso, no prefácio da edição de 1996, pode ler-se: «Apesar da sua coerência 
enquanto escola monolítica possa parecer hoje menos evidente do que parecia quando procurei escrever a sua 
história, os impulsos gerais da Teoria Crítica são ainda identificáveis após um quarto de século, mesmo tendo em 
conta o carácter híbrido do seu trabalho e o facto de ter sido amalgamado com outras tendências teóricas.» (JAY, 
1996 (1973), p. xv) Uma perspectiva similar é apresentada por Wiggershaus. Embora reconheça o carácter não 
unitário da Escola de Frankfurt e dê conta da tensão entre uma primeira e uma segunda gerações, o autor termina 
afirmando: «Por maiores que tenham sido a abertura e a capacidade de assimilação da teoria crítica, por mais 
diversas que tenham sido e sejam os impulsos que ela forneceu graças à sua diversidade de formas e de fases, por 
mais imperceptíveis que se tenham tornado entretanto muitas das suas fronteiras com o contexto sociológico e 
filosófico que, por seu lado, se diversificou – não deixa de haver uma face reconhecível da Teoria Crítica que 
“filósofos” como Habermas e Negt representam diferente e exemplarmente na sua atitude não dogmática e 
contudo decidida.» (WIGGERSHAUS, 1993 (1986), p. 638)  



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  59 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Dialéctica do iluminismo, exposta pelo filósofo numa conferência intitulada «O 

entrelaçamento de mito e iluminismo: Horkheimer e Adorno», incluída na sua obra O 

discurso filosófico da modernidade. Como sabemos, a obra escrita a quatro mãos por Adorno 

e Horkheimer foi, sem margem para dúvidas, uma referência incontornável para os teóricos de 

Frankfurt, senão mesmo a obra desta escola durante mais de duas décadas, pelo que tocamos 

num ponto sensível no que concerne à frágil coesão da escola. 

Trata-se, é verdade, de um tema que não podemos considerar totalmente novo, e em 

cuja exploração não aspiramos a nenhum pioneirismo. Com efeito, de forma mais ou menos 

explícita, tem sido feito o luto do divórcio, nem sempre assumido, entre a primeira e a 

segunda gerações da Escola de Frankfurt, tendo a leitura habermasiana de Adorno ocupado 

um lugar central neste diagnóstico. Considere-se, a título de exemplo, a convicção formulada 

por Claudia Rademacher relativamente à leitura habermasiana de Adorno, numa obra 

justamente intitulada Reconciliação ou entendimento? Crítica da revisão habermasiana de 

Adorno: «Subjaz à crítica habermasiana a Adorno, como a análise demonstrou, uma leitura 

evidentemente nivelador e reduccionista, que se baseia numa petição de princípio. A crítica a 

Adorno pressupõe o que pretende fundar: a mudança de paradigma para uma teoria da 

comunicação.» (RADEMACHER, 1993, p. 108) O diagnóstico desta autora, expresso numa 

obra relativamente marginal no contexto editorial alemã (longe dos escaparates das edições 

Suhrkamp), constitui na verdade uma tentativa corajosa (tanto mais tratando-se de uma obra 

de 1993) e rara (ainda hoje) de fazer justiça ao pensamento de Adorno, confrontando-o com 

as tendências da teoria crítica a partir da década de 70. Apresentamo-lo aqui, simplesmente, 

como um indício do desconforto experimentado pelo investigador avançado na obra de 

Adorno que se confronte com a leitura que da sua obra propõe Habermas. O nosso objectivo, 

porém, convém lembrá-lo, cinge-se à conferência dedicada por Habermas à Dialéctica do 

iluminismo. Detenhamo-nos então nela. 

Logo no início da conferência, Habermas refere-se ao suposto “processo de auto-

destruição do iluminismo” (Selbstzerstörungsprozeß der Aufklärung), do qual a obra escrita 

por Adorno e Horkheimer constituiria o diagnóstico, e acrescenta: «Conduzidos [Adorno e 

Horkheimer] pela esperança benjaminiana tornada irónica dos sem-esperança, não quiseram 

todavia abandonar o trabalho, tornado paradoxal, do conceito. Esta disposição de espírito, esta 

atitude, já não é a nossa.» (HABERMAS, 1988 (1983), p. 130) Caberia discutir, entre outros 

pontos, em que medida a dimensão paradoxal do pensamento corresponde realmente à 

ausência de esperança (voltaremos a esta questão mais à frente) mas, por ora, retenhamos a 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  60 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

ideia de um processo auto-destrutivo do iluminismo e indaguemos até que ponto a sua 

exploração corresponde ao escopo da obra em debate. Neste contexto, não é de todo 

despiciendo citar uma frase do prefácio à Dialéctica do iluminismo que, maugrado a suspeita 

de obscuridade que pesa sobre esta obra e, genericamente, sobre os textos de Adorno, nos 

parece particularmente clara a este respeito. «A crítica aqui formulada ao iluminismo deve 

preparar um conceito positivo deste, que o liberte do seu envolvimento com uma dominação 

cega.» (ADORNO; HORKHEIMER, 2003 (1944), p. 16) À crítica cabe, importa retê-lo, 

preparar um conceito positivo de “iluminismo”. É certo que uma tal preparação nunca assume 

a forma de uma definição positiva do conceito. Contudo, tê-lo permanentemente em vista – a 

esse conceito positivo –, permanecer em tensão para ele, acha-se contido no projecto crítico 

inerente a esta obra e verificar uma tal inerência não pode estar ausente de uma leitura que se 

pretende retrospectiva e crítica. 

A análise proposta por Habermas desdobra-se em quatro etapas: 

 

 

Esclarecerei por isso primeiramente as duas teses centrais [da Dialéctica do 
Iluminismo] (I). Da apreciação da modernidade resulta o problema que me 
interessa em vista da situação actual: por que motivo Horkheimer e Adorno 
pretendiam iluminar sobre si próprio o iluminismo (II). O grande modelo 
para a auto-ultrapassagem totalizadora da crítica à ideologia foi Nietzsche. A 
comparação de Horkheimer e Adorno com Nietzsche instrui não apenas 
acerca das direcções contrárias, nas quais os dois lados levam a cabo a sua 
crítica da cultura (III), ela suscita também dúvidas quanto ao devir-reflexivo 
repetido do próprio iluminismo (IV). (HABERMAS, 1988 (1983), p. 131) 

 

 

Ganhando assim uma perspectiva prévia da estrutura da conferência de Habermas – 

de que não faremos uma análise pari passu –, partiremos para a discussão de dois aspectos da 

leitura proposta pelo filósofo, cuja revisão pretendemos encetar neste artigo que, como se 

disse, não seguirá ponto por ponto a argumentação habermasiana, procurando, em 

contrapartida, fixar e discutir alguns dos seus nexos estruturais. 

 

A viragem transcendental da crítica 

 

O primeiro aspecto da leitura habermasiana da Dialéctica do iluminismo que 

gostaríamos de considerar com algum detalhe diz respeito à interpretação da tese do 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  61 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

entrelaçamento entre “mito” e “iluminismo” – tese que constitui a espinha dorsal da obra em 

análise – que parece presidir à exegese de Habermas. Com efeito, o autor tende a operar a 

partir de uma identificação da dimensão mítica do iluminismo com a ideia de “racionalidade 

instrumental”, para, logo no primeiro ponto da sua conferência, defender que o potencial da 

razão – a sua capacidade de constituir esferas autónomas de valor e validade – nomeadamente 

no âmbito “modernidade cultural”, não se reduz à “racionalidade instrumental” denunciada 

por Horkheimer e Adorno, e, consequentemente, afirmar que a leitura destes autores não faz 

justiça ao legado da “modernidade cultural”, constituindo uma leitura próxima do diagnóstico 

niilista de Nietzsche.  

Comecemos então – mesmo antes de nos debruçarmos mais detidamente sobre a 

conferência de Habermas – por explicitar as duas teses matriciais da Dialéctica do 

iluminismo, cuja articulação constitui o âmago desta obra. O seu esclarecimento permitir-nos-

á ver claro no que diz respeito ao sentido da noção de “iluminismo” que lhe está subjacente. 

As duas teses são as seguintes: «O mito é já iluminismo e: o iluminismo recai na mitologia.» 

(ADORNO; HORKHEIMER, 2003 (1944), p. 16) A primeira tese apoia-se, a nosso ver, em 

dois argumentos desenvolvidos pelos autores no ensaio sobre o conceito de «iluminismo». 

Em primeiro lugar, é possível afirmar que o mito é já iluminismo no sentido em que o 

primeiro, nos primórdios das sociedades humanas, superando o carácter arbitrário de uma 

visão mágica do mundo dominada pela superstição, visa já uma certa compreensão “racional” 

da realidade. O mito apresenta-se como uma explicação das origens, como uma tentativa de 

ordenação de fenómenos aparentemente caóticos e imprevisíveis de uma natureza hostil. Em 

segundo lugar, o mito favorece a dominação da natureza, com a qual se espera que a 

vulnerabilidade dos homens diminua. Ela associa-se já ao poder, à disciplina, à constituição 

de hierarquias sociais. Contudo, todo este processo – em que se espera que o medo e a 

insegurança dos homens decresçam com o aumento do seu domínio sobre a natureza – se acha 

atravessado por uma contradição latente: «O mito transforma-se em iluminismo e a natureza 

em pura objectividade. Os homens pagam o incremento do seu poder com a alienação daquilo 

sobre o qual exercem o poder.» (ADORNO/HORKHEIMER, 2003 (1944), p. 25) Ou seja, 

paga-se a dominação com a alienação daquilo mesmo que se domina – a própria natureza: «O 

domínio do homem sobre si próprio, que funda o seu “si” [Selbst] é sempre virtualmente o 

aniquilamento do sujeito, ao serviço do qual se dá um tal domínio, pois a substância 

dominada, subjugada, e dissolvida pela conservação de si não é senão o que vive [das 

Lebendige] – algo em função do qual se determinam unicamente os esforços da conservação 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  62 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

de si, no fundo justamente aquilo que deve ser conservado.» (ADORNO/HORKHEIMER, 

2003 (1944), p. 73) Tal é a contradição subjacente ao processo iluminista: visando superar o 

medo, o qual só seria realmente ultrapassado se uma efectiva reconciliação entre o homem e a 

natureza tivesse lugar, ele apenas o escamoteia, alienando a natureza ao tentar submetê-la. 

Com efeito, a natureza – não só a exterior, mas também a interior não menos capaz de 

inquietar os homens – furta-se ao poder que sobre ela se exerce. O medo que a dominação 

visava superar é afinal simplesmente recalcado, se não mesmo reproduzido com a violência 

da dominação. A superação é meramente aparente, permanecendo o medo no coração dos 

homens. O seu ressurgimento ameaça constantemente o processo do iluminismo até à 

contemporaneidade. A esta luz, o anti-semitismo, cuja análise ocupa uma das secções da 

Dialéctica do iluminismo, não é senão uma variante extrema, interpretada como delírio 

paranóico, dum medo até então subliminar. 

Assim se nos torna clara a segunda tese acima enunciada – a de que o iluminismo 

recai na mitologia. Com efeito, é o entrelaçamento constitutivo entre “iluminismo” (visando a 

libertação do medo) e “dominação” (da natureza exterior e interior que, no entanto, se traduz 

na alienação daquilo que pretende dominar e na reprodução do medo) que torna o processo 

civilizacional contraditório e conduz a que o “iluminismo” se degrade como “mitologia”. Ao 

longo da história, a dominação foi-se traduzindo numa racionalização absoluta do real. 

Importava dominar os fenómenos naturais, tanto quer dizer, torná-los inteligíveis, 

manipuláveis e previsíveis. A razão tornou-se um instrumento deste processo. Esquecida da 

sua finalidade inicial – a superação do medo – a racionalidade passa a servir exclusivamente a 

dominação do real, favorecendo uma visão objectivista deste. O iluminismo transforma-se em 

mitologia na justa medida em que a total dominação racional da natureza conduz a uma 

absolutização da objectividade que tende a sancionar um estado de coisas. O mundo 

transforma-se assim num «gigantesco juízo analítico» (ADORNO; HORKHEIMER, 2003 

(1944), p. 44).  

A leitura de Habermas, também ela focando desde o início a tese de um 

entrelaçamento constitutivo entre “iluminismo” e “mito”, desemboca, logo no primeiro ponto, 

na ideia de que o diagnóstico avançado por Adorno e Horkheimer sobre o iluminismo seria 

incompleto e unilateral.  

 

 

A Dialéctica do iluminismo não faz justiça ao conteúdo racional da 
modernidade cultural que se fixou nos ideais burgueses (e que com eles foi 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  63 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

também instrumentalizada). Refiro-me à própria dinâmica teórica que leva 
as ciências e também a auto-reflexão das ciências sempre para lá da 
produção de um saber tecnicamente aproveitável; refiro-me, além disso, aos 
alicerces universalistas do direito e da moral que, nas instituições dos 
Estados constitucionais, nas formas de formação democrática da vontade, 
nos modelos individualistas de formação da identidade, também encontraram 
personificação (como sempre distorcida e imperfeita); refiro-me finalmente à 
produtividade e à força explosiva das experiências estéticas fundamentais, 
que subtrai ao seu próprio descentramento uma subjectividade liberta dos 
imperativos da actividade orientada para fins e das convenções da percepção 
quotidiana […] (HABERMAS, 1988 (1983), pp. 137s) 

 

 

Do seu ponto de vista, nem a ciência moderna, nem a moral, nem a arte se reduzem à 

imagem que delas transmitem, respectivamente, o ensaio sobre o conceito de iluminismo, a 

segunda digressão sobre a História de Julieta de Sade e a Genealogia da moral de Nietzsche, 

e a secção sobre a indústria cultura. O potencial da modernidade estaria menosprezado nas 

análise levadas a cabo nestes momentos da Dialéctica do iluminismo, cabendo hoje recuperar 

esse potencial – retomando assim o projecto da modernidade – e impedir a generalização 

filosófica do diagnóstico niilista apontado por Nietzsche.  

Sendo vários os aspectos que merecem ser trazidos ao debate, comecemos por uma 

perplexidade: estando em causa na Dialéctica do iluminismo uma crítica ao “iluminismo” 

(entendido como processo concomitante com a constituição da civilização ocidental), não 

deixa de ser um pouco desconcertante que Habermas se centre na questão da “modernidade 

cultural”, de que a obra de Adorno e Horkheimer constituiria uma “apresentação niveladora” 

(nivellierende Darstellung), baseada na redução do potencial da razão ao âmbito da 

“racionalidade instrumental”. Acontece, porém, que nem a “modernidade cultural”, tal como 

Habermas a compreende, constitui o problema central dos autores da Dialéctica do 

iluminismo (nem, tampouco, coincide cronologicamente com a acepção de “iluminismo” 

empregue por Adorno e Horkheimer), nem a chamada “racionalidade instrumental” esgota a 

compreensão do que está em causa na dimensão mítica do processo iluminista. Habermas não 

ignora o carácter lato da acepção de iluminismo empregue pelos autores, mas parece reduzi-

lo, na sua vertente mítica ligada à ideia de razão instrumental, a uma generalização 

antropológica e histórica da crítica à reificação. A racionalidade instrumental revelar-se-ia 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  64 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

uma condição da reificação, cuja lógica seria assim generalizada retrospectivamente e de 

modo ilegítimo pelos autores.60 

Ou seja, o aspecto central neste debate, prende-se com a questão de saber em que 

plano se joga a crítica dirigida por Horkheimer e Adorno à razão ocidental de que o 

“iluminismo” representaria o desdobramento histórico. Fazendo justiça à radicalidade do 

esforço crítico dos autores na Dialéctica do iluminismo arriscaríamos a tese de que a crítica, 

visando as condições de possibilidade do devir histórico da razão e, por arrasto, da 

experiência humana, se joga num plano transcendental.61 É claro que não se trata de fazer 

abstracção da história, nem de esquecer a historicidade da razão e, com ela, a contingência (a 

não necessidade teleológica) do seu devir histórico, mas trata-se de realçar o facto de, na 

análise levada a cabo pelos autores da Dialéctica do iluminismo, se visar, de um ponto de 

vista geneológico, a própria historicidade da razão e da categoria do sujeito, enquanto 

transcendentais. Não é por caso que o mito homérico opera nela como uma pedra de toque 

decisiva para empreender uma pesquisa geneológica acerca da história originária da 

subjectividade (Urgeschichte der Subjektivität). Esta acha-se esboçada na primeira digressão: 

«Ulisses ou mito e iluminismo», mas não só. Com efeito, numa passagem de grande 

penetração analítica incluída na secção «Elementos do antisemitismo», vemos explorada a 

lógica do mecanismo de projecção, constitutiva, segundo os autores, de toda actividade 

perceptiva, a qual, degenerando em paranóia, viria a constituir a matriz da psicologia anti-

semita: 

 

 

                                                           
60 Que o ponto de vista crítico de Horkheimer e Adorno surja aos olhos de Habermas como uma generalização 
retrospectiva da crítica à reificação nas sociedades capitalistas ocidentais (na esteira de Lukács), acha-se 
particularmente explícito na seguinte passagem da Teoria do agir comunicacional: «Em Horkheimer e Adorno, o 
conceito [de valor de troca] não é apenas destacado do contexto histórico específico de emergência do sistema de 
economia capitalista, ele separou-se totalmente da dimensão das relações interpessoais, e sofre assim uma 
generalização no tempo (ele interessa à história global da espécie), assim como no campo do real (pelo facto de a 
cognição posta ao serviço da conservação de si e a repressão da natureza pulsional serem imputadas à mesma 
lógica da dominação). Esta dupla generalização do conceito de reificação conduz a um conceito de razão 
instrumental que reenvia a história das origens da subjectividade e o processo de formação de identidade do “eu” 
a uma perspectiva englobante da filosofia da história.» (HABERMAS, 1987 (1981), p. 384) 
61 Naturalmente, entendemos aqui a noção de transcendental numa acepção sensivelmente distinta da kantiana 
(mas conservando o traço fundamental da “condição de possibilidade da experiência” que lhe é cara), no sentido 
em que, ao contrário de Kant, não se trata de pensar o transcendental como a priori, mas como histórico. Por 
outras palavras, a rede conceptual através da qual pensamos, agimos ou sentimos, sendo para nós necessária 
(sendo prévia à nossa experiência e, nesse sentido, a priori), não deixa por isso de ser analisável no seu devir 
histórico. A um tal empreendimento corresponde, aliás, a estratégia geneológica avançada por Nietzsche, 
recuperada no século XX por Foucault e, antes ainda, retomada em larga medida pelos autores da Dialéctica do 
iluminismo. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  65 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Num certo sentido, toda a percepção é projecção. A projecção de impressões 
dos sentidos é uma herança da pré-história animal, um mecanismo com os 
fins da protecção e da alimentação, um órgão prolongado da combatividade, 
com o qual as espécies animais superiores reagiam, querendo ou não, ao 
movimento, independentemente da intenção do objecto. A projecção é 
automatizada no homem como outras funções de agressão e protecção, que 
se tornaram reflexos. Assim se constitui o seu mundo objectivo, como 
produto daquela “arte escondida nas profundezas da alma humana, cujas 
verdadeiras manobras dificilmente arrancaremos alguma vez à natureza, 
pondo-as a descoberto perante os olhos.” O sistema das coisas, o universo 
fixo, do qual a ciência constitui simplesmente a expressão abstracta, é, ao 
empregar-se antropologicamente a crítica kantiana do conhecimento, o 
produto […] de uma tal projecção espontânea.» (ADORNO; 
HORKHEIMER, 2003 (1944), pp. 212s) 

 

 

A referência a Kant, com uma citação da secção da Crítica da razão pura intitulada 

«Do esquematismo dos conceitos puros do entendimento» (B 176-187), não deixa margem 

para dúvidas quanto ao facto de se tratar de uma pesquisa que visa a dimensão transcendental 

da razão. Torna-se assim patente como a estratégia analítica dos autores consiste em algo 

próximo do que poderíamos chamar uma “genealogia empírica do transcendental”. O 

mecanismo de projecção é constitutivo da percepção, isto é, está na base do desenvolvimento 

de uma concepção racional do mundo, baseada no domínio da natureza exterior. Neste 

sentido, “mecanismo de projecção” e “introversão do sacrifício” constituem as duas faces 

ocultas do processo histórico iluminista, como dominação da natureza externa e interna, na 

qual a violência mítica persiste subrepticiamente. 

Habermas alega, contudo, que a redução do potencial da razão moderna a uma 

racionalidade instrumental, submetida a fins, constitui um nivelamento ilegítimo: 

 

 

A capacidade crítica de tomar posição com “sim” ou com “não”, de 
distinguir afirmações válidas de inválidas, é escamoteada na medida em que 
as exigências de poder e validade sofrem uma fusão sombria. 
Se se reduz a crítica da razão instrumental a este núcleo, torna-se claro por 
que razão a Dialéctica do iluminismo tem de nivelar de modo espantoso a 
imagem da Modernidade. (HABERMAS, 1988 (1983), p. 136) 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  66 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Admitindo que seja assim – que não se possa reduzir o potencial da razão moderna à 

lógica de uma racionalidade instrumental –, não resulta claro, no entanto, em que medida essa 

alegação se traduz numa crítica efectiva ao ponto de vista de Adorno e Horkheimer expresso 

na Dialéctica do iluminismo. Tal só aconteceria se os autores restringissem a crítica ao 

“iluminismo” à crítica à “racionalidade instrumental”, isto é, se confundissem a 

“instrumentalização da razão” (um processo essencialmente moderno), com a dimensão 

constitutivamente dominadora desta (desde a sua génese pré-histórica) ou se analisassem o 

carácter instrumental da razão restringindo-o ao princípio da conservação de si e incorressem, 

por essa via, numa simples generalização da crítica à reificação. Que assim não acontece 

torna-se evidente a partir do que se disse relativamente ao carácter transcendental dos 

processos submetidos a análise pelos autores da Dialéctica do iluminismo. O problema de 

uma “geneologia empírica do transcendental” obriga a um maior recuo – e não 

exclusivamente em sentido histórico. Interroga-se a matriz dominadora da razão: a redução de 

diferença à identidade, da multiplicidade à unidade, do outro ao mesmo, o que implica, 

reportando-nos às noções de dominação da natureza exterior e interior, uma análise da matriz 

da percepção como aglutinação projectiva de uma multiplicidade dada, e da consciência 

interna como subsunção sacrificial de tendências e faculdades diversas.  

Neste sentido, ao acusar Adorno e Horkheimer de desvalorizar os aspectos positivos 

da racionalidade moderna, Habermas desvia-se do problema fundamental que visa a crítica 

das próprias condições de possibilidade do pensamento moderno, mais do que das diversas 

vertentes da sua realização efectiva. A estratégia de Habermas parece, com efeito, consistir no 

seguinte itinerário: reconduzir o problema do “iluminismo” (i.e. do devir histórico do 

entrelaçamento entre razão e mito), à questão da “modernidade cultural”, para, em seguida, 

acusar os autores da Dialéctica do iluminismo de terem menosprezado o seu potencial, o qual, 

segundo Habermas, não se reduz a uma racionalidade instrumental submetida à auto-

conservação. Contudo, vimos já que o âmago do problema não se reduz nem à 

instrumentalização da razão, nem à crítica à reificação com base na associação entre 

“racionalidade instrumental” e “conservação de si”, mas mergulha, antes mesmo desse 

problema se colocar, “nas profundezas da alma humana”, quer dizer, na pré-história do sujeito 

e da racionalidade transcendentais, cuja genealogia se enceta. Com efeito, mais do que 

discutir e avaliar os aspectos científicos, morais ou estéticos que caracterizaram o projecto da 

modernidade, importava lançar luz sobre o que a eles subjazia, o seu solo transcendental, não 

menos histórico, porém, não menos contingente, portanto, e, nessa medida, não menos 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  67 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

passível de crítica: a “geneologia empírica do trancendental” deverá, com efeito, tornar-se 

crítica. E um tal projecto era tão mais pertinente, quanto aos aspectos positivos da 

modernidade, realçados por Habermas, se associavam, desfilando perante os olhos de 

Horkheimer e Adorno, tantos outros, menos positivos por certo – quando não totalmente 

catastróficos, como a história se encarregou de lhes mostrar – a cuja análise estes autores não 

podiam, nem queriam esquivar-se. 

 

A radicalização da crítica e o perigo do niilismo 

 

Com o que acabamos de dizer, tocamos o segundo aspecto da crítica habermasiana à 

Dialéctica do iluminismo que gostaríamos de discutir: nesta obra, herdeira da crítica da 

ideologia (em que o iluminismo se tornara pela primeira vez reflexivo62), assistir-se-ia, 

segundo Habermas, a uma radicalização totalizadora da crítica, cujo maior risco residiria no 

aniquilamento dos seus próprios fundamentos e no consequente mergulho da filosofia num 

cepticismo sem saída. Tal acontece quando o repto é lançado, tal como se verifica em 

Nietzsche (embora, segundo Habermas, de modo distinto), à própria razão: 

 

 

A dúvida estende-se então também à razão, cuja bitola a crítica da ideologia 
tinha encontrado nos ideais burgueses e levara simplesmente à letra. A 
Dialéctica do iluminismo dá este passo – autonomiza a crítica mesmo face 
aos seus próprios fundamentos. Por que é que Horkheimer e Adorno se vêem 
obrigados a dar este passo? (HABERMAS, 1988 (1983), p. 141) 

 

 

Para responder a esta pergunta, Habermas detém-se em alguns momentos da história 

do pensamento crítico na órbita da antiga Escola de Frankfurt para elucidar o enraizamento 

inicial da crítica à ideologia nas ciências sociais e humanas que, como Habermas refere, teria 

deixado de constituir, na óptica dos autores da Dialéctica do iluminismo, um fundamento 

suficiente do projecto crítico. Para Habermas, justamente, uma tal “auto-ultrapassagem da 

crítica da ideologia” (Selbstüberbietung der Ideologiekritik) lança a crítica num impasse que 

motiva a comparação com o projecto filosófico nietzschiano. A crítica ver-se-ia despojada de 
                                                           
62 Cf., a este respeito, a seguinte passagem da conferência de Habermas: «A crítica torna-se crítica da ideologia 
quando quer mostrar que a validade da teoria não se libertou suficientemente do contexto da sua génese, que por 
trás da teoria se esconde uma mistura inadmissível de poder e validade e que é a esta que ela ainda por cima deve 
a sua reputação. […] Com este género de crítica, o iluminismo torna-se pela primeira vez reflexivo […]» 
(HABERMAS, 1988 (1983), pp. 140s) 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  68 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

critérios, por meio dos quais pudesse exercer-se. Com efeito, se, na filosofia de Nietzsche tal 

como a apresenta Habermas, a totalização da crítica abandona por completo a tradição 

iluminista, contentando-se afinal com um critério de “gosto”, no caso de Horkheimer e 

Adorno – críticos da razão à contre cœur – trata-se de uma auto-crítica do iluminismo, 

chamado, paradoxalmente, a iluminar-se sobre si próprio. Habermas apresenta o carácter 

paradoxal de uma tal estratégia da seguinte forma: «O devir totalitário do iluminismo 

denuncia-o pelos seus próprios meios. Adorno estava por certo consciente desta contradição 

performativa da crítica totalizada.» (HABERMAS, 1988 (1983), p. 144) E prossegue, 

estabelecendo a ponte com uma obra tardia de Adorno: 

 

 

A Dialéctica negativa de Adorno lê-se como a explicação continuada da 
razão pela qual temos de andar em círculos nesta contradição performativa 
e, mais do que isso, persistir nela, por que razão somente o desdobramento 
insistente, incansável do paradoxo abre uma perspectiva de “recordação da 
natureza no sujeito” quase magicamente incómoda, “em cuja realização está 
encerrada a verdade mal compreendida de toda a cultura” (DA, 55). Durante 
os vinte e cinco anos após a conclusão da Dialéctica do iluminismo, Adorno 
manteve-se fiel ao impulso filosófico, não abdicando da estrutura paradoxal 
de um pensar da crítica totalizada. (HABERMAS, 1988 (1983), p. 145) 

 

 

Contudo, não menos do que a perspectiva nietzschiana – que, segundo Habermas, só 

aparentemente escaparia ao impasse que a caracteriza enquanto totalização da crítica por meio 

da teoria deleuziana que distingue entre forças activas e reactivas – não menos do que a 

nietzschiana, dizia, a estratégia levada a cabo pelos autores da Dialéctica do iluminismo 

soçobra de modo igualmente indiscutível, não apresentando qualquer saída filosoficamente 

plausível e ameaçando mesmo confundir-se com um cepticismo desencantado: 

 

 

Quem persiste num lugar que a filosofia outrora ocupava com as suas 
fundamentações últimas, num paradoxo, não adopta simplesmente uma 
posição incómoda; ele só pode manter essa sua posição, tornando pelo 
menos plausível que não existe nenhuma saída. Também o retorno de uma 
situação aporética tem de ser barrada, senão existe uma saída, simplesmente 
o de regresso. Tal, parece-me, é justamente o caso. (HABERMAS, 1988 
(1983), p. 155) 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  69 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 

A possibilidade de um tal retorno – nesse ponto, o diagnóstico de Habermas está 

correcto –, não poderia estar mais longe do espírito da filosofia de Adorno, que recusa, em 

geral, qualquer forma de revisionismo. Da análise que encetámos resulta que ela não é menos 

estrangeira à Dialéctica do iluminismo. Que haja uma saída para a filosofia – que Adorno 

definiu na Teoria Estética como «o pensamento que não se deixa travar» (ADORNO, 2003 

(1970), p. 391) – parece depender da resposta à questão de saber se uma crítica imanente da 

razão é efectivamente possível. Para Adorno, em todo o caso, uma tal crítica não pode ater-se 

ao âmbito deste ou daquele aspecto da operacionalidade racional. Num certo sentido, a 

questão nunca é se a crítica pode ou deve visar os fundamentos da razão, pelo simples facto 

de que ela não chega sequer a ser crítica se o seu alcance não for total, isto é, se a crítica não 

tomar como foco a dimensão transcendental da razão, de que o núcleo parece ser a 

prevalência da identidade sobre a diferença, da unidade sobre o múltiplo, do mesmo sobre o 

outro, bem como a violência conceptual que tais primazias implicam. Para Habermas, porém, 

a radicalização da crítica, bloqueando o acesso à noção de verdade, confunde-se com a sua 

totalização contraditória. A filosofia, pretendendo-se crítica, ver-se-ia enredada numa situação 

aporética: contradição, paradoxo, aporia, negatividade constituiriam assim pontos de uma 

constelação conceptual cujas limitações filosóficas caberia hoje ultrapassar por uma teoria da 

comunicação. O que fica por compreender é como poderá escapar a comunicação às 

contradições intrínsecas da racionalidade que a sustenta e cuja crítica se pretende levar a cabo. 

Não será este o lugar oportuno para uma discussão exaustiva da filosofia de Habermas – o que 

implicaria, neste contexto, trazer à colação a distinção entre “acção comunicativa” e “acção 

estratégica” –, em todo o caso, à luz do que se apurou acerca do carácter transcendental do 

projecto crítico avançado na Dialéctica do iluminismo, não será despropositado inverter a 

ordem dos problemas e questionar-se sobre se mais preocupante do que o pretenso niilismo 

dos autores desta obra, não será a possibilidade de ver a filosofia transformada no último 

avatar do optimismo teórico denunciado há muito por Nietzsche, de que a perspectiva 

habermasiana, com a sua crença no potencial da acção comunicativa, não parece estar longe. 

A saída supostamente inexistente na filosofia de Adorno – que assim se tornaria 

suspeita de niilismo –, talvez resida onde justamente se julga encontrar o escolho do 

pensamento crítico: no paradoxo. Ao mergulhar a razão numa crise, o paradoxo – e, 

particularmente em filosofia, o desdobramente paradoxal de conceitos – forçaria de modo 

fértil os limites da razão abrindo a outros modos de pensar. Explorar esse potencial do 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  70 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

pensamento adorniano, relacionando-o com o de outros filósofos, em cujo trabalho o 

paradoxo desempenha similarmente um papel preponderante – veja-se, por exemplo, a teoria 

do paradoxo desenvolvida por Deleuze na Lógica do sentido como meio de subversão do 

“bom-senso” e do “senso comum” –, constitui uma via de reflexão certamente inédita, mas 

porventura promissora, por nela se vislumbrar uma saída filosófica concreta para o impasse de 

um pensamento crítico asfixiado entre o entusiasmo prematuro do optimismo e a desistência 

sempre iterada do niilismo. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Dialektik der Aufklärung. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 2003 (1944). 
 
______. Ästhetische Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003 (1970). 
DELEUZE, Gilles. Logique du sens. Paris: Minuit, 1969. 
 
HABERMAS, Jürgen. Théorie de l’agir communicationnel (tome premier) [Theorie des 
kommunikativen Handelns]. Paris : Fayard, 1987 (1981). 
 
______. Der philosophische Diskurs der Moderne: Zwölf Vorlesungen. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 1988 (1983). 
 
JAY, Martin. The Dialectical Imagination: A history of the Frankfurt School and the Institute 
of Social Research, 1923-1950. Los Angeles: University of California Press, 1996 (1973). 
 
RADEMACHER, Claudia. Versöhnung oder Verständingung? Kritik der Habermasschen 
Adorno-Revision. Lüneburg: Dietrich zu Klampen, 1993. 
 
WIGGERSHAUS, Rolf. L’École de Francfort : Histoire, développement, signification [Die 
Frankfurter Schüle. Geschichte. Theoretische Entwicklung. Politische Bedeutung]. Paris: 
PUF, 1993 (1986). 

 

 

 

 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  71 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

A DIALÉTICA PRESENTE NA ESTRUTURA TEXTUAL D’O SOFISTA DE 

PLATÃO 

 

 

Jorge dos Santos Lima* 

 

 

Resumo: 
O objetivo deste artigo é resolver uma simples pergunta: como é possível apresentar a trama 
filosófica que se desenvolve no Diálogo O Sofista de Platão sem subtrair a dialética, 
mobilidade e fluidade dinâmica de seu texto? Com esse intuito, pressupõe-se de imediato que 
há uma trama filosófica no Diálogo e que é dialética.  Assim, optou-se por seguir seis passos 
que, metodologicamente, estruturam este estudo e resumem, ao mesmo tempo, esse escrito de 
Platão: o primeiro é a introdução responsável pela delimitação deste estudo; depois se 
descreve em conjunto, a introdução que Platão faz à obra e as primeiras  tentativas de 
definição do sofista; em seguida mostra-se como Platão interpreta  as discussões existentes na 
história acerca do ser e não-ser e os resultados dessa interpretação; logo adiante, enfatiza-se a 
retomada de Platão do debate sobre ser e não-ser que culmina na afirmação do não ser como 
alteridade no contexto da linguagem; depois, expõe-se as conclusões que Platão escreve  
sobre o autêntico sofista para, por fim, assinalar algumas considerações sobre o caráter 
dialético e móbil da trama ou  idéias principais desse Diálogo. 
 
 
Palavras-chave: O Sofista, Platão, trama filosófica, dialeticidade. 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

Ficaria demasiado cansativo analisar o Diálogo O Sofista de Platão sem considerar a 

possibilidade de dividí-lo em partes menores.  Jorge Paleikat e Costa (1987)  já dividem esse 

Diálogo em vinte e quatro partes, porém tantas divisões perdem muito o caráter dialético do 

texto platônico. Nesse sentido, convém lembrar que o próprio texto d’O Sofista indica, em sua 

dialeticidade, mudanças na forma de análise da questão sobre “o sofista” que confere continua 

mobilidade e fluidade  no pensamento de quem o lê.  

Assim, metodologicamente, seguindo os passos dessa mobilidade, resolve-se aqui 

para melhor análise, dividir O Sofista apenas em cinco pontos: o primeiro é a (1) introdução 

que Platão faz à obra quando, ao apresentar os personagens que a compõem, diz qual questão 

                                                           
* Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal / Rio Grande do Norte – Brasil, prof.jorge@ufrnet.br.  

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  72 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

será problematizada; depois (2) há seis tentativas de definição do sofista que culminam numa 

exposição sobre as artes ilusionista, mimética, como prática do ser sofista; então (3) Platão 

expõe as discussões existentes na história acerca do ser e não-ser para concluir que tanto o 

dito sobre o ser como sobre o não-ser imerge em grandes dificuldades e profundas 

incoerências. Assim, (4) o debate sobre ser e não-ser é retomado em outro tópico para que 

Platão estabeleça suas próprias considerações que culminam na afirmação do não ser como 

alteridade no contexto do discurso, linguagem. Por fim, (5) retoma-se a definição do sofista 

para concluir o que é o autêntico sofista. 

Dessa forma, neste artigo, não se tem o objetivo de levantar críticas sobre traduções, 

interpretações ou até mesmo expor um debate inovador sobre qualquer questão n’O Sofista, 

mas apresentar essa mobilidade, fluidade e flexibilidade do pensamento que se dá no contato 

com o texto. O  problema que aparece amarrado a esse objetivo se resume na pergunta: Como 

é possível apresentar a trama filosófica, ou seja, as idéias principais do Diálogo O Sofista sem 

alterar a fluidade e dinâmica de seu texto? Acredita-se, aqui, que a enumeração acima é 

suficiente para tal apresentação e antecipa a resposta ao problema. Para tanto, este estudo 

necessita apenas expor as idéias principais desse Diálogo de acordo com os tópicos que foram 

enumerados acima na medida em que faz  uso da interpretação de alguns comentadores em 

geral e algumas  traduções específicas da língua portuguesa a exemplo da citada de Paleikat e 

Costa. Mesmo entendendo as limitações e falhas dessas traduções e comentários no que se 

refere as interpretações sobre alguns termos utilizados por Platão como o que é traduzido por 

“não-ser”, “ser”, o próprio nome “Estrangeiro” e outras expressões, optou-se por seguir a 

convenção dessas traduções para demonstrar que o texto platônico em qualquer condição 

impõe forte dialética no processo de sua leitura.  

Essa dialética é nada mais que o próprio ir e vir da discussão que se emerge como  

representante  de uma questão fundamental que permeia o sentido de todo o Diálogo.  Qual é 

essa questão fundamental? Essa é mais uma pergunta essencial nesta pesquisa, pois com ela 

surge outro parâmetro utilizado na interpretação do que se chamou acima de “trama 

filosófica” ou  “idéias principais”. Como mais um componente necessário para interpretar e 

expor as idéias principais no contexto da delimitação dos cinco pontos indicados na 

metodologia escolhida devido a forma como a mobilidade do pensamento  se expressou aqui 

neste estudo, entende-se que a questão fundamental d’O Sofista e que se fixa fortemente na 

obra uma vez que Platão argumenta sobre o ser do sofista, é a questão da linguagem. Não há 

como tratar o conteúdo d'O Sofista fora do contexto da linguagem ou mesmo, seguindo o 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  73 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

dizer de Santos (1999;2003), da filosofia da linguagem.  Portanto, O Sofista, ao abordar uma 

discussão metafísica, ou seja, a discussão do ser do sofista e sobre ser e não-ser, debruça-se 

sobre o campo da linguagem. 

 

 

2 A INTRODUÇÃO D’O SOFISTA: A QUESTÃO PROBLEMATIZADA E AS 

PRIMEIRAS E LIMITADAS DEFINIÇÕES SOBRE O SOFISTA 

 

 

Os personagens principais são Teodoro, Sócrates, um Estrangeiro de Eléia e Teeteto. 

Teodoro é o primeiro que fala dirigindo-se a Sócrates e apresentando-lhe o Estrangeiro como 

filósofo, homem divino, do círculo de Parmênides e Zenão. Sócrates, voltando-se para 

Teodoro e os presentes, faz menção as interpretações que dão ao gênero divino e, só então, 

dirigi-se ao Estrangeiro perguntando-lhe sobre o que se entende por filósofo em Eléia, e se ser 

filósofo é o mesmo que ser político ou sofista e vice-versa. O Estrangeiro responde que são 

coisas pertencentes a gêneros distintos e, assim, Sócrates o convida a explicar o que é cada 

um desses gêneros (filósofo, político, sofista). O  Estrangeiro se propõe a explicar um deles, o 

sofista, com o intuito de "saber e definir claramente o que ele é" (218b 15). Cornford (1983) 

ressalva que o Estrangeiro de Eléia não dá explicações do porquê escolhe primeiro o sofista, 

mas, para essa empreitada na busca do ser sofista, apenas segue o método interrogativo 

proposto por Sócrates e adota Teeteto como seu interlocutor. 

Platão inicia a apresentação sobre o sofista definindo-o de seis formas: (1) "um 

caçador interesseiro de jovens ricos"; (2, 3 e 4) produtor, negociante e comerciante das 

ciências; (5) erístico mercenário: é aquele que recebe dinheiro para praticar a erística, ou seja, 

é aquele que recebe dinheiro por combater e ensinar a combater argumentos contra 

argumentos através de perguntas e respostas organizadas artisticamente, sejam sobre temas 

relativos ao justo em si ou ao injusto em si ou sobre quaisquer outras determinações - Para 

Kerferd (2003), erística deriva do termo eris igual a luta, combate, e, desse modo, Platão o 

utiliza para indicar que a erística é apenas uma disputa na qual o objetivo é unicamente vencer 

independente dos métodos utilizados, mesmo que mascarem o ser e se sustentem na falsidade; 

(6) refutador, porque é o sofista que, pela refutação, "purifica as almas das opiniões que são 

um obstáculo às ciências" (222a-231e). Esta última definição é aceita pelo Estrangeiro e por 

Teeteto, mas com estranheza porque ela colocaria a prática refutativa dos sofistas como 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  74 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

método autêntico e verdadeiramente nobre (231b13-17). Faz-se necessário, então, continuar 

no "encalço" do sofista para emboscá-lo de modo que não haja condições de fuga.  

O Estrangeiro reconhece que a sofistica se propõe a discutir sobre qualquer assunto, 

porém, para que se discuta e ensine algo é preciso, comenta ele, conhecer e saber o que é este 

algo. Se, no entanto, discute-se sobre qualquer questão, é forçoso admitir que aquele que 

expõe a discussão conheça tudo em suas características, aspectos, definições. É possível que 

um homem saiba tudo? Isto é impossível. Então, como o sofista se propõe a discutir sobre 

tudo? E porque consegue mérito diante da juventude? Os jovens sofrem essa atração, 

exatamente porque os sofistas dão a "impressão de serem oniscientes" (233c9). Como é 

impossível um homem ser onisciente, o sofista cria, através do domínio do discurso, a 

aparência de deter a universalidade do saber. Uma das técnicas que o discurso revela na 

construção dessa aparência de saber absoluto é a técnica da construção de "ficções verbais" a 

partir da inexperiência da juventude e do uso de "palavras mágicas". Essas ficções verbais 

criam a ilusão de que todo o discurso é verdadeiro e, desse modo, de que os sofistas conhecem 

tudo. Nesse contexto, o Estrangeiro compara o sofista a um produtor de imagens, um 

mimético. 

Platão escreve que a mimética divide-se em duas partes: a arte de copiar e a arte de 

simulacro. A primeira reproduz o objeto tentando manter-se o mais fiel possível àquilo que é 

copiado; a outra parte, a arte do simulacro, ao simular a cópia do objeto sem o ser, reproduz 

sua imagem distorcendo e alterando as característica para fins de produzir uma ilusão. 

Agora, pode-se esperar que o Estrangeiro compare o sofista à arte do simulacro, mas 

na hora dessa comparação cria-se uma pausa, pois, ao olhar mais atento, surge um novo 

problema. É possível dizer que o sofista, semelhante ao mimético, não se refere a algo tal 

como ele é, ou não diz a verdade sobre as coisas? Até agora, parece que o sofista faz o falso 

ser real, porém, pensar de tal forma não é entrar em contradição? Dizer que os sofistas tratam 

de ilusões e, conseqüentemente, de falsidades, não seria afirmar que eles expõem algo que não 

é? Porém, como é possível dizer algo do que não-é? Assim, o Estrangeiro demonstra a Teeteto 

que é impossível aplicar um objeto ao nome "não-ser". O ser pode ser unido a outro ser, mas é 

impossível unir um ser a um não-ser. O não-ser não pode ser atribuído a qualquer ser. Se, não 

há um ser no qual o não-ser possa fazer referência, conseqüentemente é impossível dizer 

alguma coisa do não-ser. Quem não diz alguma coisa, nada diz, argumenta Platão através do 

Estrangeiro. Portanto, como os sofistas pronunciam discursos falsos, se a falsidade é produto 

do não-ser? Lembre-se que não se pode dizer algo que seja não-ser, o discurso pode se referir 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  75 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

apenas a algo que é. Dizer que a cópia é algo falso, que não é um objeto verdadeiro, que é um 

não ser, é contrariar os princípios racionais postulados desde Parmênides. Segundo Wilmet 

(1990), em seus comentários sobre O Sofista, de alguma forma, a linguagem discursiva força 

o Estrangeiro a se comprometer com o que queria negar: que o não-ser tenha ser, ou seja, "o 

não-ser é". Assim, com o surgimento dessas questões sobre a falsidade que hipoteticamente 

caracteriza o discurso do sofista, este, a saber, esconde-se, mais uma vez, deixando seus 

"caçadores" ocupados com outros problemas. 

 

 

3 O SOFISTA SE ESCONDE: GRANDES DIFICULDADES E PROFUNDAS 

INCOERÊNCIAS NA DISCUSSÃO “SER” X “NÃO SER” 

 

 

A saída desses problemas encontrada pelo Estrangeiro é recorrer às teorias que 

discutem a questão do ser e não-ser para ver se de algum modo “o não-ser é” e o “ser não é” 

para que se possa atribuir o discurso falso ao sofista. 

Kraut (1992) comenta que na compreensão de Platão os problemas sobre o não-ser só 

serão resolvidos com o claro entendimento do conceito de ser, por isto é necessário retomar o 

debate das teorias sobre o ser. Platão apresenta um histórico sobre o ser em quatro pontos: (1) 

as doutrinas pluralista; (2) as unitárias; (3) os materialistas e (4) os amigos das formas. 

Segundo O Sofista alguns teóricos que defendem as doutrinas pluralistas afirmam 

que tudo o que existe é formado pela combinação ou separação de dois princípios: quente e 

frio ou úmido e seco. Outros dizem que o ser é ao mesmo tempo uno e múltiplo, também há 

os que falam de um todo que é um único ser e, ainda, há os que dizem que o Todo é uno, mas 

múltiplo. Para o Estrangeiro, o certo sobre esses teóricos é que nenhum deles expõe a questão 

do ser de forma plausível. Antes aumentam a dificuldade na compreensão do ser. Por 

exemplo, o que significa dizer que o todo é quente e frio? O que é, neste caso, "ser"? Ou ser é 

o mesmo que quente ou o mesmo que frio ou é outra coisa diferente dos dois. Se o frio é, 

então o quente, como é o contrário de frio, não é. Portanto, o Todo não seria formado pela 

relação entre dois princípios diferentes. Se, porém, ser é outra coisa que quente e frio, ou seja, 

um terceiro princípio independente dos outros dois, então o todo é formado por três princípios 

e não por dois, mas nesse caso não há como dizer que os outros princípios são, pois o terceiro 

é que é, isto porque se um deles é, os outros não são. E, ainda, se houvesse alguma forma do 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  76 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

todo ser formado por dois, é forçoso admitir que o dois é um. Desse modo, o todo não poderia 

ser formado por mais de um princípio. 

O que então, os teóricos das doutrinas unitárias entendem pelo ser? Aqui se encontra 

a teoria de Parmênides: o ser é uno. Platão questiona essa teoria apresentando em dois tópicos 

o seguinte: não se pode dizer "o ser é uno" sem cair na multiplicidade. (1) Primeiro, 

afirmando-se que o ser é o uno, há o emprego de dois nomes para um mesmo objeto. O nome 

ser e o nome uno se referem a uma mesma coisa. Se, como defende  os unitaristas, o nome se 

refere a uma coisa, então o nome ser se refere a uma coisa na mesma medida que o nome uno 

se refere à coisa, assim, se só existe o uno, porque há dois nomes? Se o nome é "uno", ele não 

pode ser nome de nenhum outro nome a exemplo do nome "ser", ou seja, não pode haver um 

nome para uno e outro para ser. E caso se admita que o nome é idêntico à coisa que ele 

nomeia, então o nome não é mais nome, mas é a própria coisa, assim, ser e uno seriam duas 

coisas e não só dois nomes. Como conseqüência, o nome e a coisa não são mais uno, mas 

múltiplos. E, em último caso, se a multiplicidade não existe, mas se sabe que há um nome 

para ser e outro para uno, então o nome é nada porque ele é múltiplo. Se o nome é nada então 

nada nomeia, e como o nome é idêntico à coisa, nada é idêntico à coisa, o que é impossível. 

(2) No segundo tópico, os unitaristas afirmam que o todo é idêntico ao uno. As contradições 

começam porque de um lado o todo para ser todo reúne em si partes,  e por outro lado  o uno 

não pode ter partes apesar da unidade do todo presente no conjunto de suas partes apresentar-

se como uno. O Uno é indivisível. O ser, portanto, ou é uno ou é todo uma vez que cada um 

deles possui naturezas distintas. Se for uno, não é todo, e se o ser é todo, ele possui partes, e 

não é uno. Então, há o ser que é uno e não é todo e há o ser que é todo e não é uno. Desse 

modo, como uno e todo são distintos em suas naturezas, o ser não é mais uno em si mesmo, 

ele é múltiplo porque há uno e todo. 

Nessa análise histórica sobre o ser, o Estrangeiro admite que a compreensão sobre o 

ser tem se mostrado na igual dificuldade do não-ser. A investigação deve continuar, e os 

próximos investigados são outras duas teorias rivais: as teorias materialistas quando dizem 

que "só existe o que oferece resistência e o que se pode tocar" (246b 1); e a teoria dos amigos 

das formas ao esforçar-se "por demonstrar que certar formas inteligíveis e incorpóreas são o 

ser verdadeiro" (346b 14-16). 

Os materialistas fogem de qualquer discussão que apresente o ser como realidade 

invisível e imaterial. Eles dizem que até a alma é corpórea e qualquer outra coisa que possa se 

demonstrar como incorpórea, a exemplo do conceito de sabedoria, não existe ou 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  77 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

simplesmente não querem comentar sobre essas questões. Mas essa teoria cai no absurdo, 

pois, além de serem forçados a aceitarem que existem coisas imateriais como "justiça", se só 

há coisas corpóreas, elas estão em constante devir e, portanto, seria difícil ou impossível 

explicar como se pode conhecer algo. 

O Estrangeiro, então, observa que a natureza do ser tem em si o poder de agir ou 

sofrer ação de outra coisa. Desse modo, os amigos das formas, ao contrário dos materialistas, 

admitem a existência de seres incorpóreos, mas como um ser incorpóreo pode agir e sofrer 

por ação e reação? As coisas que mudam, o devir, é distinto do ser, só é ser o que não muda. 

Então, o problema da doutrina dos amigos das formas é que o ser, para eles, é imóvel e, sendo 

assim, não pode nem sofrer nem causar reação. Porém, se o ser sofre e age, ele é móvel, o que 

exige conceder o ser "ao que é movido e ao movimento" (349b). Mas o que está em 

movimento é devir constante, fato este que  invalida a possibilidade da permanência de 

estado, de modo e de objeto porque não há repouso. Assim, pensar o ser como móvel ou como 

imóvel frustra a possibilidade do conhecimento. 

As teorias que discutem o ser, sempre caem em contradições insolúveis gerando uma 

autodestruição de seus próprios princípios. O Estrangeiro se vê forçado a propor uma nova 

solução para fugir dessas contradições. Pelas contradições geradas nas teorias sobre o ser, o 

que se apresenta é a necessidade de admitir que tudo coexiste ao mesmo tempo, ou seja, o uno 

e o múltiplo, que tudo é imóvel e móvel, o ser e o Todo. Portanto, o problema que surge agora 

e que precisa ser solucionado é como se pode admitir que coisas contraditórias existam ao 

mesmo tempo sem cair na contradição. 

 

 

4 A ALTERIDADE: O DISCURSO FALSO É POSSÍVEL, “O NÃO SER É” 

 

 

Na discussão sobre o sofista, viu-se a impossibilidade de dizer o ser do não-ser o que 

proibiu o Estrangeiro de falar da existência de um discurso falso, pois, desse modo, se 

existisse o falso, seria necessário aceitar a combinação entre ser e não-ser, ou seja, seria 

preciso aceitar algo absurdo e incognoscível. Mas toda a exposição da discussão sobre ser e 

não-ser e das outras coisas contrárias, demonstrou que há sempre uma combinação entre o que 

é e o não-ser desta coisa que é. Assim, faz-se preciso seguir o curso do rio para ver se é 

possível que tal contradição seja cognoscível. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  78 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 Para Platão o problema da impossibilidade da combinação entre coisas 

aparentemente contrárias, não é um problema imposto pela linguagem, mas pelas teorias. Só 

no uso da linguagem como paradigma na compreensão do ser e não-ser e de outros gêneros 

que se combinam e se relacionam, será possível sair dos impasses gerados pelas teorias 

examinadas. 

Anteriormente se afirmou que há coisas que não podem se associar em nenhum 

aspecto sem se negarem mutuamente, por exemplo, o repouso e o movimento. Mas como as 

coisas podem se associar? Como pode acontecer que uma única coisa seja designada por uma 

pluralidade de nomes? Platão vai propor três hipóteses: (1) não se pode unir ser ao repouso e 

ao movimento assim como é impossível unir qualquer coisa uma a outra; (2) a combinação 

entre coisas é livre, cada uma pode combinar-se com qualquer outra; (3) algumas coisas se 

combinam entre si, enquanto outras não se combinam. Qual das três hipóteses é mais viável 

para explicar a forma que a linguagem expressa as relações de combinação entre coisas? A 

primeira é impossível, pois se algo existe, sua existência já implica em associação 

combinatória do existir com o algo; a segunda também é impossível porque o ser não pode 

combinar-se com o que é oposto a seu ser  a exemplo do movimento e repouso. O movimento 

não participa da mesma comunidade do repouso, isto porque, acaso assim ocorresse, o 

movimento seria repouso e o repouso seria movimento, coisa absurda para o entendimento e 

para a linguagem. A terceira hipótese é a mais plausível e, conseqüentemente, a que será 

adotado pelo Estrangeiro. Nessa hipótese, admite-se que há coisas que se combinam, 

enquanto outras não. Aqui, as coisas não estão fora da linguagem, elas fazem parte do 

discurso e devem ser compreendidas como gêneros discursivos. 

Agora, Platão leva a discussão metafísica n'O Sofista para uma discussão no campo 

da linguagem. O Estrangeiro deixa bem claro que os gêneros são coisas de dentro do discurso 

(253b13) e os mais importantes são apenas cinco. Desses cinco, os primeiros são o "próprio 

ser, o repouso e o movimento" (254d7-8). Como explica Santos (2003), a definição que Platão 

faz das relações entre os "sumos gêneros" separa os vários sentidos do Ser em cada um dos 

sentidos do verbo 'ser'. O movimento, por exemplo, não pode associar-se ao repouso, como 

foi dito, mas ambos podem associar-se ao ser, assim, há três gêneros distintos em que cada 

um é um em si mesmo e distingue-se dos outros dois, sendo o outro em relação aos outros. 

Portanto, cada um deles se relaciona com o mesmo, mas também com o outro. Dizer que o 

movimento se relaciona com o mesmo e com o outro, assim como o repouso, não implica em 

dizer que o movimento participa do repouso, mas que "ambos participam, quer do mesmo, 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  79 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

quer do outro" (255b4-5). O movimento e o repouso participam do mesmo, sem ser o mesmo, 

assim como participa do outro sem ser o outro, pois caso fossem o mesmo e o outro, o 

repouso poderia ser o movimento, e o movimento o repouso, sobre esta associação já se 

demonstrou que é impossível. Desse modo, é necessário que o mesmo seja mais um gênero 

por manter-se distinto dos outros gêneros mesmo participando deles. Assim, acontece também 

com o outro. A natureza do outro implica que o outro só é outro em relação aos outros, por 

isto o outro é colocado pelo Estrangeiro como o quinto gênero. Desse modo, é que o 

movimento é outro que o repouso, mas na medida em que é o outro, é o mesmo que si mesmo. 

Assim, o mesmo é diferente do outro, e, quando é o mesmo, ele é o outro do outro. 

Dizer que o movimento e o repouso são, não é dizer que eles são iguais, sim que são 

diferentes um do outro e mantêm-se idênticos a si mesmo. Trevaskis (1966) resume os 

resultados obtidos pelo Estrangeiro do seguinte modo: (1) o movimento é "absolutamente 

outro" que o repouso; (2) o movimento “é” por participar do ser, por existir; (3) o movimento 

é outro que o mesmo, ele não é o mesmo; (4) mas movimento também é o mesmo, pois tudo 

participa do mesmo: movimento é o mesmo que si próprio; (5) movimento não é o outro; (6) 

o movimento é outro que outra coisa; Portanto, (7) o movimento é outro em certa relação, e 

não é outro em outra relação. A conclusão obtida é que o gênero, seja movimento ou outro 

qualquer, em certas relações é outro que não o ser, ou seja, é não-ser, mas, considerando 

outras relações, participa do ser, é também ser.  

Na medida em que um gênero é outro, ele não é si mesmo, e se ele é si mesmo, ele 

não é o outro, assim, como o gênero “é” por participar do ser, ele é e não é. O gênero "é" 

quando diz de si mesmo o que ele é, e ele não é quando diz de si mesmo que é o outro. O não-

ser, assim, não é o contrário de ser, mas é o outro que o ser não é. O ser e o não ser, nesse 

contexto, podem ser pensados sem contradição, o que obriga, como diz novamente Santos 

(1999), a "redefinir a negação, de contrariedade em alteridade, tornando possível a falsidade". 

O não-ser é possível enquanto outro, por isto pode-se falar da falsidade. 

Até o momento, Platão dá um passo significante na discussão sobre o não-ser, 

demonstrando que ele é um gênero determinado entre os demais gêneros, porque o não-ser 

“é” enquanto é outro. Mas para dizer que o sofista está preso ao não-ser, será preciso 

demonstrar que o não-ser está associado ao discurso. Então, o discurso surge como gênero em 

que alguns gêneros se prestam a ele e outros não. Porém, dizer que há gêneros que não se 

associam ao discurso é dizer que há gêneros que não podem ser pronunciados 

discursivamente. No que surge a pergunta: o que faz um discurso ser discurso? Para o 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  80 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Estrangeiro, o discurso é fruto da combinação entre um nome e um verbo. Combinação que 

produz significado pelo fato do verbo ser ação e o nome sofrer a ação do verbo no qual está 

associado. Assim, o nome e o verbo se combinam no discurso, e o que não pode se combinar 

com o discurso, são os pronunciamentos de nomes separados de verbos ou de verbos 

dissociados de nomes. Mas como um discurso pode ser falso, pronunciando o não-ser, se o 

discurso é sempre sobre alguma coisa? A resposta está dada na interpretação que Platão faz 

sobre o não-ser, isto é, entender o não-ser como alteridade, o outro que não é si mesmo. 

Portanto, nesse aspecto, o discurso pode pronunciar o não-ser porque o não-ser é. Por 

exemplo, ao dizer que "Teeteto está sentado", é um discurso que é verdadeiro se de fato 

Teeteto está sentado, porém, se Teeteto está em pé, então o discurso é falso por se dizer de 

algo que é, o que ele não é. Segundo O Sofista, o discurso falso é tido por alguns como 

verdadeiro porque possui significado, mas sua falsidade consiste no fato de que ele não diz 

das coisas o que verdadeiramente são tal como são. 

Platão aprofunda mais o tema com o objetivo de detalhar a natureza do discurso. 

Distingue o discurso enquanto pensamento, opinião e imaginação. O primeiro, é o diálogo 

interior da alma consigo mesma; a opinião acontece quando esse diálogo interior é concluído 

pela afirmação ou negação do pensamento, por fim, a imaginação é a junção da opinião e da 

sensação. O discurso, no entanto, é o pensamento prenunciado. Assim, há discursos falsos e 

também opiniões quando estas concluem o pensamento erroneamente. Os discursos falsos não 

dizem que algo não-é no sentido que  “não-ser” é o oposto, contrário do “ser”, se assim fosse 

a única coisa a fazer diante do não-ser é se calar, uma vez que não se pode dizer algo, e quem 

não diz algo, nada diz. Logo, os discursos falsos, ele dizem que o não-ser é, no sentido de que 

o não-ser é o outro diferente do ser que é enquanto é si mesmo. 

 

 

5 A CONCLUSÃO: O AUTÊNTICO SOFISTA É ENCONTRADO 

 

 

O Estrangeiro, após concluir que o discurso e a opinião falsa existem, retoma agora a 

definição sobre o sofista para ver se, como havia dito anteriormente no surgimento do 

problema sobre a impossibilidade de um discurso falso, ele (sofista) pode ser associado a tal 

discurso ou ao discurso verdadeiro. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  81 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

O sofista tinha se apresentado como alguém que possui uma prática semelhante ao 

mimético. A mimética compreendia dois gêneros: produção de cópias e a de simulacros. A 

produção de simulacros consiste em criar simulações de cópias, "mas que de forma alguma o 

é" (236b13). O Estrangeiro divide ainda a prática do simulacro em duas partes: primeiro o 

simulacro se faz por instrumentos, depois o próprio corpo humano se presta como 

instrumento. Assim, o Estrangeiro chama essa segunda de mímica e diz que a outra não 

merece atenção no momento. Depois divide ainda a mímica entre os que conhecem o objeto 

que imitam e os que não o conhecem. Imitar alguém, por exemplo, é imitação de algo que se 

conhece, mas pode-se querer imitar algo como a prática da justiça e das virtudes sem que os 

conheça, antes, possuem apenas qualquer tipo de opinião. Ao ato de imitar o que se conhece, 

o Estrangeiro chama de mimética sábia porque se fundamenta no conhecimento ou ciência de 

algo, mas ao outro ato, o de imitar o que não se conhece, o estrangeiro denomina-o de doxo-

mimética (doxo = opinião) por se fundamentar em qualquer opinião. Como o sofista não pode 

conhecer aquilo que diz saber devido a impossibilidade de que alguém possa deter o 

conhecimento absoluto, ele não pode praticar a mimética sábia.  

Porém, a doxo-mimética ainda se divide em outras duas: há os imitadores ingênuos 

que acreditam limitar-se no campo da opinião, este é o simples imitador; e há o que diz tudo 

saber, inclusive sobe assuntos que não conhece, criando a imagem de que é um verdadeiro 

sábio, estes são os imitadores irônicos. Os imitadores irônicos dividem-se em dois tipos: os 

que se ocupam de longos discursos em público, ou seja, os oradores populares; e os que se 

limitam em proferir seus discursos em argumentos breves com fins de contradizer e refutar 

seus interlocutores ou quem queira contradizê-los, este é o sofista. O autêntico sofista domina 

o discurso produzindo ilusões ao fazer que “o não-ser” seja posto no lugar do “ser”.  

 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Os cinco pontos que dividem este estudo reforçam, portanto, o caráter flexível da 

escrita platônica  n’O  Sofista. Platão, através dos personagens nesse Diálogo, provoca um ir e 

vir do pensamento não apenas na questão sobre o sofista, mas na própria discussão filosófica 

anterior a seu Diálogo. Assim, segue da reflexão sobre o cotidiano corriqueiro das pessoas, 

para a prática do sofista, e, depois, da prática intelectual sofistica para a prática filosófica nos 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  82 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

moldes da filosofia predominante  na sua época, para logo em seguida reinterpretar o debate 

filosófico existente a fim de delimitar claramente a prática do sofista. 

Nesse ir e vir n’O Sofista todas as questões presentes na discussão se transformam 

semanticamente sem perder seu conteúdo essencial. Não apenas a questão específica do 

sofista, mas principalmente o debate sobre o ser e não ser e, também, os temas que envolvem 

esse debate. Assim, nessa mobilidade que se mantém do inicio ao fim da obra e do fim para o 

início mergulhando demoradamente em seus termos médios para depois retomar seus 

movimentos contínuos e não lineares, o tema do ser metafísico que tem sua genes em 

Parmênides, transforma-se na questão do ser na linguagem.  Logo a metafísica e a linguagem 

rodeiam e compartilham  um mesmo objeto num movimento dialético  e móbil de mútua 

participação entre si.  

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

CASSIN, Bárbara. Ensaios Sofísticos. São Paulo: Siciliano, 1990. 
 
______. O Efeito Sofístico. Sao.Paulo: Editora 34, 2005. 
 
CORNFORD, F. M. La teoria platonica del conocimiento. Buenos Aires: Paidós, 1983.  
 
______. Platón y Parmenides. Madrid: Visor, 1989. 
 
KAHN, C. H. Sobre o verbo grego ser e o conceito de ser. Rio de Janeiro: PUC-RJ, 1997. 
 
KETCHUM, R. J. ‘Participation and predication in the Sophist 251-260’. Phronesis 23,  
1978, p.42-62 
 
KERFERD, G. B. O Movimento Sofista. Trad. Margarida Oliva. São Paulo: Loyola, 2003. 
 
KOSTMAN, J. P. ‘The ambiguity of partaking in Plato's Sophist’. Journal of the History of  
Philosophy 27, 1989, p.343-363 
 
KRAUT, R. (Org.) The Cambridge Companion to Plato. Cambridge: Cambridge University  
Press, 1992.  
 
______. ‘Introduction to the study of Plato’. In: ______. (ed.) The Cambridge Companion to 
Plato. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.  
 
MORAVCSIK, J. M. E. ‘Being and meaning in the Sophist’. Acta Philosophica Fennica 14,  
1962, p.23-78 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  83 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 
PLATÃO. O Sofista. Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém: UFPA, 1980. 
 
______. O Sofista. Trad. Sebastião Paz. São Paulo: DPL, 2005. 
 
______.  ‘Sofista’. Trad. e Notas de Jorge Paleikat e João Cruz Costa. In:______.  Diálogos. 
São Paulo:  Nova Cultural, 1987.  p. 126-195. (Coleção Os Pensadores) 
 
SANTOS, José Trindade . Do Crátilo ao Sofista: a descoberta da Filosofia da Linguagem. Atti 
Dell'accademia Delle Scienze Morali e Politiche, Napoli, v. CIX, p. 55-67, 1999. 
 
SANTOS, José Trindade . Parmênides: da natureza, tradução, introdução e comentário. São 
Paulo: Loyola, 2003.  
 
TREVASKIS, J. R. ‘The mégista géne and the vowel analogy of Plato, Sophist 253’.  
Phronesis 11, 1966, p.99-106.  
 
WILMET, R. ‘Platonic forms and the possibility of language’. Revue de Philosophie 
Ancienne 8, 1990.  p.97-118. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  84 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

AUTENTICIDAD Y FRÓNESIS. DE FERRARA A VILLORO 

 

 

Mario Teodoro Ramírez* 

 

 

La necesidad de realizar una especie de negociación con la modernidad clásica, 

donde podamos superar sus defectos y sin embargo guardar sus logros, abandonar sus 

ilusiones y no obstante mantener sus conquistas, escapando de esta manera a la alternativa 

simplista que nos impele bien a afirmarla de modo tajante o bien a negarla de modo 

igualmente tajante (esto es, a la alternativa entre neo-modernismo y posmodernismo), se ha 

convertido en una divisa de algunos planteamientos recientes de la reflexión filosófica que 

tienen que ver con cuestiones epistemológicas, pero sobre todo de filosofía práctica, filosofía 

política y filosofía de la cultura. Varios pensadores contemporáneos como Albrecht Wellmer, 

Michel Onfray, Martha Nussbaum, Axel Honneth, Giorgio Agamben y Alessandro Ferrara 

han estado abriendo, o quizá sólo precisando, esta línea de investigación. Nos ocuparemos 

aquí de las tesis del último63.  

Por otra parte, cabe señalar que la búsqueda de una alternativa a la oposición entre 

modernismo y posmodernismo se ha estado planteando en Latinoamérica y en México desde 

hace varios años. En la tarea de cuestionar las formas del colonialismo cultural subsistente –la 

dependencia mental e intelectual de nuestras sociedades respecto a las antiguas metrópolis 

colonialistas–, pero tratando de evitar las soluciones acríticamente nacionalistas, meramente 

anti-modernas, algunos filósofos latinoamericanos han tenido que ir delineando una tercera 

vía, más allá del modernismo –históricamente vinculado de forma íntima a los procesos de 

colonización– y más allá del posmodernismo –cuyas respuestas no se adecuan al grado de 

sobredeterminación de las estructuras de dominación que privan en nuestros países. Esta vía 

pasa, desde el punto de vista epistemológico, político y cultural por una crítica del 

universalismo y del racionalismo formal, pero evita quedarse en un mero relativismo 

particularista, y rechaza cualquier clase de irracionalismo; más bien se plantea una 

reformulación crítica de los conceptos de universalidad y racionalidad (y otros como verdad, 

valor, poder, etc.) en vistas a construir la opción de pensamiento adecuada a las condiciones 
                                                           
* Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, Morelia / Michoacán - México. 
 
63 De Alessandro Ferrara nos referiremos a su único libro traducido al español: Ferrara, 2002. Otras obras de este 
profesor de “La Sapienza” son: Ferrara, 1993 y 1998. En español puede consultarse también Ferrara, 1994. 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  85 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

histórico-culturales de Latinoamérica. Dos figuras paradigmáticas de este programa crítico lo 

son Enrique Dussel y Luis Villoro. Diferentes en sus trayectorias intelectuales y en sus 

perspectivas filosóficas, ambos pensadores convergen claramente en la necesidad de construir 

esa tercera vía que hemos mencionado. Nos ocuparemos en esta ocasión de la propuesta 

presentada por Luis Villoro.64  

Así, con el propósito de vincular la reflexión filosófico-crítica desarrollada en 

Europa con la realizada en nuestros países, proponemos aquí un análisis de las relaciones 

entre algunos planteamientos, significativamente semejantes o análogos, del filósofo italiano 

Alessandro Ferrara y del filósofo mexicano Luis Villoro. Nos centraremos en los puntos que 

resultan más cercanos entre ambos pensadores, con la aclaración de que, hasta donde 

sabemos, ninguno de ellos ha tenido conocimiento del otro (es decir, que la cercanía resulta de 

una feliz coincidencia, o bien, que da prueba de la clara pertinencia de sus propuestas). 

De esta manera, exponemos a continuación (1) la recuperación del concepto de 

autenticidad que, en el marco de la reflexión sobre el sentido de la modernidad y de la 

racionalidad, propone Ferrara; (2) damos cuenta posteriormente de la idea de filosofía 

auténtica y cultura auténtica que Luis Villoro ha defendido en contraposición tanto a las 

posturas universalistas, meramente legitimadoras del colonialismo cultural, como a los 

particularismos nacionalistas, meramente ideológicos. Una vez expuestas las concepciones 

generales de cada uno de estos pensadores sobre los temas en cuestión, en los dos siguientes 

apartados mostramos de manera más precisa la coincidencia entre ellos en torno a (3) la 

naturaleza de las identidades colectivas y (4) la recuperación del concepto de frónesis como 

alternativa al racionalismo generalizador de la modernidad, que se ha mostrado a todas luces 

incapaz de resolver los problemas de la praxis vital, la acción socio-política y la integración 

intercultural. Finalmente, recapitulamos en las conclusiones (5) las coincidencias y las 

diferencias persistentes entre nuestros pensadores, como medio para vislumbrar una mejor y 

más adelantada comprensión de las cuestiones disputadas. 

En fin, nuestro ensayo de contrastación entre estos autores quiere contribuir a la 

necesaria tarea de vincular diversas perspectivas críticas de hoy día, particularmente entre 

aquellas producidas en Europa y aquellas producidas en ámbitos antaño considerados 

geopolíticamente periféricos. En último punto, queremos que en la expresión usada hace unos 

años por Habermas de “descolonización del mundo de la vida” –para designar la tarea crítica 

                                                           
64 Cfr. de Dussel, particularmente 1992 y 1998. De Villoro ver bibliografía citada adelante. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  86 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

de nuestro tiempo65–, la palabra “descolonización” no tenga sólo un sentido metafórico, y el 

concepto de “mundo de la vida” se reconozca y se diga en plural. En otras palabras, 

consideramos, con Habermas y más allá de Habermas,  que es necesario avanzar hacia una 

histórica y efectiva descolonización de los diversos y plurales mundos de la vida socio-

políticos y culturales que conforman el mundo humano real. 

 

 

I. Más allá de la modernidad clásica 

 

 

En el primer capítulo de Autenticidad reflexiva. El proyecto de la modernidad 

después del giro lingüístico, Alessandro Ferrara empieza haciendo un breve diagnóstico del 

estado de la cuestión en torno al problema de los límites y posibilidades de la modernidad, 

particularmente en torno a la concepción y el sentido de la racionalidad. Como sabemos, la 

crítica a la modernidad, ilustrada, universalista y formalista, comenzó a hacerse, casi con la 

propia modernidad, desde los inicios del siglo XIX (con el romanticismo). Esta crítica se 

agudizó en diversas líneas del pensamiento del siglo XX hasta llegar a las posturas 

radicalmente anti-modernas del llamado posmodernismo. Al mismo tiempo, varias corrientes 

filosóficas del siglo XX (el positivismo, el neopositivismo, el neokantismo, etc.) mantuvieron 

parcialmente o de forma desleída algunos principios de la Ilustración. No obstante, 

pensadores importantes de las últimas décadas han buscado retomar en serio el paradigma 

ilustrado, llamando a su reformulación o a su cumplimiento efectivo (Habermas, Apel, 

Rawls). La propuesta habermasiana de una reconstrucción en términos de intersubjetividad 

comunicativa del concepto clásico de razón y su pretensión de validez transcontextual 

(universalista) ha generado una serie de ricas polémicas y desarrollos críticos en los últimos 

años66. La perspectiva de Ferrara se ubica en este ámbito. Asumiendo, con Habermas, el giro 

lingüístico y la condición posmetafísica del pensar actual, y reconociendo y respetando 

siempre el “hecho del pluralismo” apuntado por Rawls, Ferrara considera que la propuesta 

habermasiana resulta todavía insuficiente, abstracta o no suficientemente radical en su 

propósito de llevar hasta sus últimas consecuencias el proyecto de la modernidad. El 

problema principal que el filósofo italiano encuentra –de alguna manera observado por otros 

                                                           
65 Cfr. Habermas, 1987, Ver capítulo VIII, final. 

66 Sobre Habermas, ver: Varios, 1998; y Dubiel, 2000. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  87 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

críticos de la habermasiana teoría de la acción comunicativa– es su dificultad para “aterrizar” 

en la compleja y disímbola realidad social concreta. De ahí que Ferrara proponga explorar 

otra vía para llevar a cabo la reformulación del proyecto ilustrado. 

Esta vía pasa por una crítica a la “filosofía del sujeto” –sustento del racionalismo 

clásico y la Ilustración– distinta a la crítica habermasiana, y a toda la tradición de filo más 

sociológico que, desde Marx, ha señalado hacia el ámbito de las interrelaciones sociales como 

el referente descentrador de todo subjetivismo idealista. Ferrara retoma otra línea de la crítica 

al sujeto, que remite más a la conciencia de las condicionantes existenciales, no intelectivo-

racionales, es decir, afectivas y hasta materiales de la vida subjetiva67. Es la línea que tendría 

su punto de partida en la obra de Kierkegaard, con importantes referencias al psicoanálisis 

freudiano y a diversos desarrollos del existencialismo. Conceptualmente, la distinción entre 

estas dos líneas de crítica del sujeto se expresa en la contraposición entre los conceptos de 

“autonomía” y “autenticidad” para la definición del ser de la subjetividad. La discusión ha 

estado centrada hasta ahora en el primero; Ferrara propone una inversión: la autonomía sólo 

es posible, o, más bien, sólo es real y concreta, si la pensamos desde la idea de subjetividad 

auténtica. El propio concepto de “intersubjetividad”, privilegiado por diversas teorías 

contemporáneas, resulta también insuficiente si no lo definimos desde la idea de autenticidad, 

esto es, desde la idea, según la definición de Ferrara, de “la capacidad de ser yo mismo”, es 

decir, del principio de la individualización, de la singularidad, que es el principio de la 

consistencia de la identidad de un ser consigo mismo –sea este ser individual o colectivo. 

Pensar, y razonar, desde y hacia este ser concreto de la subjetividad es lo que ha escapado a 

las diversas fórmulas de la modernidad, cuya concepción de lo subjetivo ha sido más bien 

“objetiva” y formal-abstracta.  

No obstante, Ferrara marca también su distancia respecto a las concepciones 

existencialistas tradicionales, rehuyendo la “jerga de la autenticidad” (según la crítica de 

Adorno68) y sus implicaciones meramente dogmáticas e irracionalistas. Por una parte, el 

entendimiento de la autenticidad no tiene por que aceptar los supuestos atomistas, 

sustancialistas y estaticistas de las concepciones modernas del sujeto. La autenticidad también 

puede y debe ser pensada desde supuestos más relacionales, contextuales y dinámicos. Es el 

modo como la subjetividad auténtica vive sus relaciones con lo otro y lo demás lo que la 

                                                           
67 En realidad, la propuesta de Ferrara consiste en vincular ambas líneas de crítica del sujeto: la sociológica y la 
existencialista. Sobre las convergencias y diferencias entre estas dos líneas (en torno a la problemática 
feminista), ver nuestro texto: Ramírez, 2001. 
68 Se refiere a la famosa crítica de Adorno a Heidegger, y al carácter ideológico y anti-racionalista de la idea de 
autenticidad en el pensamiento alemán de las primeras décadas del siglo XX. Cfr. Adorno, 1971.  



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  88 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

distingue como tal –no un ser metafísicamente autosustentado, ni tampoco la determinación 

de las “puras relaciones” externas.69 Ese modo viene definido por el proyecto del sujeto, que 

es de donde se define lo que vale como necesidad, realidad e identidad para una vida 

subjetiva, individual o colectiva. Por otra parte, como propone el filósofo italiano, la 

autenticidad debe ser considerada como el criterio para un tipo de ejercicio de la racionalidad 

distinto del racionalismo “generalizador”, paradigmático desde la modernidad clásica. El ser 

auténtico es el ser de una totalidad concreta –como la historia de una vida o la unidad de una 

obra de arte–, cuya captación y valoración sólo puede ser afrontada mediante un ejercicio 

“particular” de la razón, tal y como la frónesis aristotélica o el juicio reflexionante (el juicio 

del gusto) de Kant. Estos procedimientos ponen en juego otro tipo de universalismo, el de la 

“universalidad ejemplar”,  o, dicho a la manera de Hegel y Sartre, el del “universal concreto”: 

esto es, un ser particular contiene o expresa en su realidad concreta todo aquello de esencial y 

verdadero que supuestamente sólo existiría como fórmula o concepto universal; la 

“humanidad” se expresa en cada ser humano individual; el ser y el valor de la cultura en cada 

cultura particular; y el concepto de lo “bello” en cada objeto natural o artístico que juzgamos 

así. De esta manera, una opción que rehúye el universalismo generalizador y el racionalismo 

formal de la modernidad clásica no tiene porque implicar la imposibilidad de toda clase de 

validez, racionalidad y universalidad.  

  

II. Más allá del colonialismo y del nacionalismo 

 

Desde los inicios de su trayectoria intelectual Luis Villoro se vio en la necesidad de 

encontrar una vía de escape frente a la aciaga alternativa que su condición histórico-social le 

planteaba: o bien un quehacer filosófico condenado a la repetición mecánica, a la mera 

imitación de la tradición filosófica occidental, sin ningún vínculo relevantemente significativo 

con su propio mundo cultural, o bien un ejercicio del pensamiento sometido a los vaivenes de 

los procesos político-sociales nacionales que termina renunciado a la idea de verdad y 

disolviéndose en alguna de las ideologías en boga.  

Asumiendo la exigencia existencialista (sartriana) del “compromiso” del intelectual 

con su realidad y su tiempo, Villoro propone desde sus primeros textos la idea de un 

“compromiso reflexivo” y “autocrítico”, donde el sujeto realiza un acto de identificación 

racional con aquello que valora, y está dispuesto a asumir consecuentemente las implicaciones 

                                                           
69 Esta concepción relacional de la subjetividad se encuentra ya adelantada por el pensador “existencialista” 
menos doctrinario: Merleau-Ponty, 1972. Ver nuestro texto: Ramírez, 1994.  



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  89 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

de esta valoración, es decir, a someter su propia condición existencial, sus intereses, 

motivaciones y propósitos a las orientaciones de aquello que objetivamente tiene por 

valioso.70 La vía de la autenticidad implica, así, un proceso de “conversión”, de 

“transfiguración” de la existencia propia por obra del acto reflexivo. La autenticidad no es un 

hecho, un dato inescrutable, una “esencia” inobjetable. Es un proceso, y se alcanza mediante 

el ejercicio de la razón. Se trata, al igual que en Ferrara, de una “autenticidad reflexiva”.  

Respecto a la alternativa que mencionamos antes, entre repetir la filosofía europea o 

elaborar una filosofía “propia”, Villoro propone como solución el concepto de “filosofía 

auténtica”. Es en la discusión con Leopoldo Zea donde emerge de forma explícita en el 

pensamiento de Villoro el concepto de autenticidad. Frente a Zea, Villoro juzga importante 

realizar antes que nada un trabajo de precisión conceptual. Propone, así, distinguir entre lo 

“propio” o “peculiar” y lo “auténtico”. Según él, Zea yerra el objetivo al señalar como tarea 

del filosofar latinoamericano hacer una filosofía que sepa atender a nuestras realidades y 

circunstancias “propias” –aunque, según Zea: sin olvidar el sentido y las tareas universales del 

pensamiento filosófico. No obstante, según Villoro, Zea no logra superar en definitiva la 

contradicción entre ambos momentos –lo particular y lo universal, lo propio y lo ajeno–, y 

esto en razón de los supuestos historicistas, sociologistas e ideológico-nacionalistas que 

orientan su postura. Villoro opta mejor por dilucidar el concepto de autenticidad –en 

oposición al de peculiaridad– como la vía adecuada para responder a la cuestión sobre la 

posibilidad de un filosofar latinoamericano válido.  

Según Villoro, la autenticidad puede entenderse en dos sentidos: como “autonomía 

de la razón” y como “congruencia de pensamiento y vida”. El primer sentido se refiere a la 

función crítico-reflexiva del pensamiento, esto es, a la capacidad de sustentar en razones 

objetivas las propias creencias, en no admitir y dar por válidas ninguna –doquiera que sea su 

proveniencia, “ajena” o “propia”– sin hacerlas pasar previamente por el tamiz del análisis 

racional. De esta manera, subraya Villoro, “tan inauténtico es un pensamiento que reitera, sin 

ponerlas en cuestión, ideas heredadas de la propia cultura nacional, como el que repite ideas 

importadas” (Villoro, 1995, p. 99). Y más allá de la alternativa superficial e ideológica entre 

pensar lo “propio” y “particular” o pensar lo “ajeno” y “universal”, la verdadera autenticidad 

del pensamiento consiste “en lograr las condiciones que permitan el desarrollo de una 

actividad filosófica autónoma” (Villoro, 1995, p. 100).  

                                                           
70 “La vida filosófica comienza en el momento en que el hombre deja de utilizar su verdad y se dispone a 
seguirla”. Villoro, 1962, p. 93. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  90 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Sin embargo, de acuerdo con la teoría del conocimiento de Villoro (Cfr. Villoro, 

1982), nuestras creencias no sólo se sustentan en razones sino también en motivos, esto es, en 

necesidades, deseos y propósitos, que remiten a la dimensión vital y práctica de nuestra 

existencia. Autenticidad significa aquí que un pensamiento es consistente con la vida real del 

sujeto. En contra, un pensamiento inauténtico es el que se encuentra abstraído, enajenado de 

la situación concreta del sujeto que lo elabora, que muestra la incongruencia –el desfase y 

hasta la contradicción– entre lo que él piensa y lo que vive y hace. “Su consecuencia, define 

nuestro filósofo, es la superficialidad o el filisteísmo; el frío malabarismo de los conceptos o 

la falsa seriedad académica” (Villoro, 1995, p. 102). Igualmente, la inautenticidad tampoco 

tiene que ver, en este segundo sentido, con el hecho de adoptar ideas o creencias externas a la 

propia cultura sino con que se asuman aquellas “que no responden  a nuestras necesidades e 

intereses reales” (Villoro, 1995, p. 103), o con que el sujeto no las sepa vincular vívidamente 

con su situación concreta (y en este caso pueden caer también ideas y creencias anacrónicas y 

desdibujadas de la propia tradición nacional que sólo se sostienen por inercia y atavismo). Así 

pues, no es la proveniencia de las creencias, sino su relación con nuestra capacidad de pensar 

y razonar y, también, con nuestra situación vital y práctica, lo que las hace auténticas o no. La 

autenticidad tiene que ver con nuestra capacidad para asumir y comprender racionalmente 

nuestras creencias y no con su genealogía geográfico-cultural.  

Los dos sentidos de autenticidad (y, correlativamente, de inautenticidad) no se 

implican de forma necesaria. Villoro explica que puede darse la autenticidad en el segundo 

sentido –el de la congruencia de un pensamiento con las necesidades reales– sin que se dé en 

el primer sentido –el de la comprensión racional de las creencias–: es el caso de las formas de 

pensamiento ideológico y las del sentido común, esto es, las formas del pensamiento acrítico 

y asistemático. “Parece, en cambio, imposible una situación en que se diera una filosofía 

auténtica en el primer sentido (autonomía de la razón) que no lo fuera también en el segundo 

(congruencia con la vida)” (Villoro, 1995, p. 105). Sólo en este caso, el primer sentido de 

autenticidad implica al segundo, es decir, el libre examen de las propias creencias responde 

necesariamente a las motivaciones propias del pensador. Pensar por sí mismo implica 

necesariamente pensar para sí mismo, en relación con su condición existencial y vital. Es 

claro que para Villoro el ejercicio de la razón autónoma es la condición para un pensar 

auténtico y una vida auténtica, para una vida independiente y libre. Según él, la función 

libertadora de la filosofía se encuentra, en principio, en su capacidad de crítica racional de 

aquellas creencias que contribuyen a mantener y legitimar un orden de dominación 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  91 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

establecido; esto es, en la función disruptiva del pensamiento filosófico. La filosofía no puede 

renunciar a su tarea primordial: el ejercicio riguroso, cuidadoso, del pensamiento crítico-

racional.71 Ella es vía para la emancipación, y es desde la autenticidad que se construye la 

libertad. Sólo una filosofía auténtica, que es auténtica filosofía, puede ayudarnos a pensar 

adecuada y congruentemente nuestra realidad, sólo ella puede abrirnos el camino para una 

cultura auténtica, y para una vida autónoma, libre y racional.  

Más allá de la discusión sobre las tareas de la filosofía latinoamericana, Villoro 

extiende el uso del concepto de autenticidad para abordar el problema cultural, 

particularmente el conflicto entre universalismo y particularismo culturales. En lo 

fundamental, nuestro filósofo aplica los planteamientos que hemos referido –lo cual no deja 

de ser significativo: el tema de la cultura y el concepto de autenticidad sólo pueden ser 

analizados válidamente, según él, sobre la base de una teoría del conocimiento y de una 

reflexión sobre la función personal, práctico-vital, del pensamiento.  

Respecto al tema cultural, Villoro cuestiona por igual las posturas universalistas, que 

asumirían sin más la vía de una uniformización cultural del planeta bajo las directrices de la 

cultura occidental, como las posturas particularistas, que plantearían la defensa a ultranza de 

los rasgos particulares “propios” de determinada cultura. Ambas posturas terminan negando la 

posibilidad de la comunicación armónica y productiva entre las diversas culturas: la primera 

porque niega esta diversidad, la segunda porque cierra a las culturas particulares sobre sí 

mismas. El concepto de autenticidad es utilizado por Villoro para salir de esta alternativa. 

Más que someterse a las fórmulas vacías de una supuesta cultura universal, o de quedarse en 

la afirmación acrítica de la cultura “propia”, se trata de construir una cultura auténtica: será 

igualmente aquella que contenga los rasgos de autonomía de la razón y de congruencia entre 

contenidos culturales y vida efectiva. Cultura auténtica es esa donde el sujeto puede dar 

cuenta de sus creencias, valores, obras, ideas, etc., las cuales son, además, consistentes con 

sus deseos, propósitos, necesidades y experiencias efectivas. Es claro que para Villoro cultura 

auténtica se opone a toda forma ideológica del ser cultural. Ideología e inautenticidad son 

sinónimos o, por lo menos, son conceptos muy cercanos (Cfr. Villoro, 1985). A diferencia de 

                                                           
71 Esto no significa, aclara Villoro, que haya que reducir la filosofía latinoamericana a un cierto tipo de disciplina 
(lógica, metodología, filosofía de la ciencia) o a cierto tipo de corriente o doctrina filosófica (filosofía analítica, 
etc.); no significa, pues, una profesión de fe cientificista, academicista o formalista; significa, simplemente, 
demandar un ejercicio serio de la actividad filosófica, comprometido, ante todo, con las exigencias que esa 
disciplina plantea, y cuya atención de ninguna manera posee efectos dañinos para la vida humana. “Una filosofía 
en verdad autónoma es siempre libertaria, aunque su tema expreso no sea la propia circunstancia ni la 
transformación política. Porque ejerce una función disruptiva frente a las creencias aceptadas que sostienen un 
sistema de dominación. Así, filosofía rigurosa y filosofía de la liberación, si son auténticas, lejos de oponerse, 
convergen”. Villoro, 1995, p. 118 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  92 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Ferrara, Villoro resalta el significado político-ideológico de la “inautenticidad” –a su vez, la 

cara negativa del concepto de autenticidad, y la dimensión política a ella vinculada, es poco 

atendida por Ferrara.  

 

 

III. La naturaleza de las identidades colectivas. 

 

 

Sobre la naturaleza de las identidades colectivas (y sobre la noción de identidad en 

general) las concepciones de Villoro y Ferrara resultan harto coincidentes. Curiosamente, 

ambos establecen cuatro requisitos que toda identidad debe reunir, y cuyo contenido, salvo la 

designación distinta, coincide también en lo fundamental.  

Para Villoro y Ferrara la identidad colectiva no es un dato, una forma de ser dada e 

inamovible. Éste es sólo el primer sentido en que se usa la palabra identidad (sentido 

descriptivo, objetivo); pero, explica Villoro, en un segundo sentido, el que es psicológica y 

sociológicamente importante, la identidad se refiere a una “representación” que tiene el sujeto 

de sí mismo, “significa, por lo pronto, aquello con lo que el sujeto se identifica a sí mismo” 

(Villoro, 1998, p. 64). En el caso de la identidad colectiva se trata “de una representación 

intersubjetiva, compartida por una mayoría de los miembros de un pueblo, que constituiría un 

‘sí mismo’ colectivo” (Villoro, 1998, p. 65). En tanto que “representación”, la identidad está 

conformada por una serie de nociones, ideas, concepciones, significaciones, etc., sujetas a 

interpretación, discusión y redefinición, también colectiva. Desde aquí resulta evidente la 

oposición de Villoro a las posturas que consideran la identidad colectiva como una realidad 

incuestionable e inmodificable, consideración que es base de las diversas formas del 

“nacionalismo cultural” –término que, sugiere Villoro, “más vale abandonar” (Villoro, 1985, 

p. 192) por las confusiones y equívocos que acarrea.  

Ferrara también acota crítica y hermenéuticamente la naturaleza de las identidades 

colectivas; éstas, como las identidades individuales, “son fundamentalmente representaciones 

o constructos simbólicos” (Ferrara, 2002, p. 234). Si bien las identidades expresan 

necesidades concretas y singulares –de ahí su carácter de fuerza originaria–, no obstante, tales 

necesidades no constituyen meras determinantes naturales, dadas de por sí. Como precisa: 

“cada expresión de necesidad presupone, en algún nivel, el deseo de algo importante –un 

objetivo, un estado, un sentimiento, etc.– respecto al que necesitamos lo que la expresión 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  93 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

menciona” (Ferrara, 2002, p. 74). Esto significa que la identidad colectiva es un fenómeno 

intrínsecamente cultural e histórico-social. Por esto pueden ser evaluadas y juzgadas 

racionalmente, aunque, en cuanto se trata de realidades ineludiblemente concretas e 

incomparables, sólo una razón igualmente particular y concreta puede llevar a cabo esta tarea 

hasta el final. 

Como hemos adelantado, la identidad colectiva posee, para Villoro y Ferrara, cuatro 

rasgos o cualidades que nos permiten precisar su definición y orientar –dado el carácter a la 

vez descriptivo y normativo de esos rasgos– la evaluación de la función y validez de toda 

identidad. Ferrara enlista los siguientes: coherencia, vitalidad, profundidad y madurez; 

mientras que Villoro los designa como: autonomía, autenticidad, finalidad y eficacia. De 

acuerdo con las explicaciones que cada uno de los autores ofrece, se pueden hacer coincidir 

ambas listas, incluso en el mismo orden secuencial. Así, grosso modo, coherencia 

corresponde a autonomía, vitalidad a autenticidad, profundidad a finalidad, y madurez a 

eficacia. No obstante, hay una variación importante en la perspectiva de análisis y exposición 

de cada autor. Mientras Villoro tiene en mente siempre un enfoque más epistemológico y 

normativo de los procesos socio-culturales (su propuesta apunta al establecimiento de 

principios éticos para las relaciones interculturales); Ferrara asume una postura hasta cierto 

punto más empírica, esto es, más psico-sociológica, y le importa más ahondar en la 

concreción sustantiva de la identidad colectiva y no tanto en las relaciones que pueden darse 

con otras identidades. Estas diferencias hacen, en todo caso, más productiva e interesante la 

comparación entre los dos autores. Por otra parte, como puede observarse, el rasgo de 

“autenticidad” no aparece en la lista de Ferrara, pues para él se trata del rasgo que integra a 

todos los demás y es el principio general que define a una identidad colectiva. En cambio, 

para Villoro, la autenticidad es sólo uno de los rasgos de la identidad cultural, y la 

característica general de ésta es el constituir un “sistema de valores” (esto es, una cultura). En 

suma, la concepción de cultura de Villoro es más normativa, mientras que la de Ferrara es 

más empírica y sociológica. 

Como hemos dicho, con el principio de la autonomía Villoro se refiere a la capacidad 

de una cultura –de una comunidad cultural– para determinar por sí misma sus valores y 

preferencias, y para decidir los medios para alcanzar sus metas. La autonomía no tiene que 

ver, entonces, con autarquía o con rechazo a toda a influencia externa, con enclaustramiento. 

Una cultura es inauténtica, enajenada, explica Villoro, no “por aceptar formas culturales 

oriundas de otra cultura, sino por imitarlas y seguirlas de modo heterónomo” (Villoro, 1998, 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  94 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

p. 118). Incluso ciertas influencias externas, correctamente asumidas, pueden contribuir al 

logro de la autonomía de una cultura y a reforzar su lucha contra la dominación. La autonomía 

tiene que ver, más bien, con la capacidad de una cultura –de sus miembros– para ser ella 

misma, por sí misma, esto es, para poseer y asumir una identidad. Esto es lo que, por su parte, 

Ferrara tiene en mente cuando habla de la “coherencia”, esto es, de la capacidad de una 

identidad colectiva para conformar una totalidad consistente. Basado en Durkheim, Weber, 

Pareto, y otros clásicos de la sociología, el filósofo italiano da cuenta de ese carácter en los 

términos del funcionalismo sociológico, a través de los conceptos de cohesión, continuidad y 

demarcación, a partir de los cuales una identidad colectiva queda definida como un todo 

unitario que subsiste en el tiempo y se autodefine en relación con otras identidades. Estos 

procesos de integración y de auto-identificación son producto de diversos factores y procesos 

socio-culturales y no solamente, o no predominantemente –como en Villoro–, de procesos 

intelectivos y cognoscitivos. En realidad, como ya lo adelantábamos, para Ferrara el concepto 

de autonomía (en cuanto cualidad asignada de principio a la subjetividad) se encuentra en 

crisis y, en todo caso, de lo que se trata es de dar prioridad sobre él al concepto de 

autenticidad. Para Villoro, la referida “crisis” debe conducirnos más bien a una redefinición 

del sentido y los límites de la autonomía que permita mantener su carácter prioritario como 

principio normativo para la vida práctica. Retomaremos estos puntos de diferencia en las 

conclusiones del presente ensayo. 

El segundo principio de Villoro, el de “autenticidad”, y el segundo de Ferrara, el de 

“vitalidad”, se refieren ambos al carácter vivo y activo, consistentemente efectivo, de una 

identidad colectiva, es decir, al hecho de que los puntos de identificación comunitaria –ideas, 

valores, significados, proyectos– sean consistentes con la vida práctica, los deseos, las 

emociones y los propósitos de los individuos que conforman esa comunidad. Según Ferrara, 

“el término vitalidad designa la experiencia de feliz potencia que deriva de la satisfacción de 

las propias necesidades centrales, de un sentido de congruencia del propio estado actual con la 

memoria de quien se ha sido, y desde el sentido de estar programado de algún modo hacia el 

volverse quien se quiere ser” (Ferrara, 2002, pp. 190-191). Con palabras parecidas define 

Villoro el principio de la autenticidad: “una cultura sólo puede cumplir con sus funciones si y 

sólo si es expresión de las disposiciones reales de los miembros de una comunidad, si es 

consistente con los deseos, propósitos y actitudes de sus creadores. Puesto que esos deseos, 

propósitos y actitudes están en relación con sus necesidades, una cultura cumplirá mejor con 

sus funciones si responde a esas necesidades” (Villoro, 1998, p. 121). La diferencia que 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  95 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

subsiste entre ambos enfoques, y que no puede observarse en sus descripciones precisas, es el 

sentido que el contexto socio-cultural de cada pensador otorga a sus planteamientos: para 

Villoro, la adecuada afirmación de la “autenticidad” es un medio para la lucha contra la 

dominación, el colonialismo subsistente y la globalización avasalladora. Para Ferrara, la vía 

de la autenticidad es un medio para la fundamentación de un nuevo concepto de universalidad 

y racionalidad, para una refundación de la razón. 

Para el caso de los conceptos de finalidad y eficacia, de Villoro, y de profundidad y 

madurez, de Ferrara, las coincidencias entre las descripciones de ambos autores resultan 

también evidentes. “Finalidad” y “profundidad” hace referencia a la capacidad de una 

comunidad cultural de “dar sentido” a la vida y acción de sus integrantes. Profundidad 

designa, para Ferrara, “la posesión de una conciencia, por parte de los miembros de un grupo, 

respecto a los requisitos centrales del mantenimiento y de la reproducción de la identidad” 

(Ferrara, 2002, p. 260); supone pues la existencia de medios para el autoconocimiento y la 

autocomprensión. Esto queda más claro en la definición que proporciona Villoro del principio 

de finalidad: “una cultura cumplirá su función específica si y sólo si es capaz de señalar fines 

y establecer valores preferenciales. Y la cumplirá mejor en la medida en que esos fines y 

valores aseguren la realización de formas de vida más perfectas” (Villoro, 1998, p. 125). 

Como vemos, la descripción más empírico-funcional del primero no es contradictoria con la 

definición más prescriptiva y axiológica del segundo; ambos puntos de vista pueden resultar 

complementarios en la tarea de una adecuada comprensión de la estructura comunitaria de un 

sistema cultural determinado. 

Finalmente, “eficacia” (Villoro) y “madurez” (Ferrara) se refieren a la exigencia de 

toda comunidad cultural de cumplir realmente sus funciones y propósitos. No basta que una 

cultura se plantee los mejores ideales de vida para sus miembros, debe además agenciarse los 

recursos y medios, materiales e institucionales, que garanticen su realización, que los hagan 

palpables en la vida real (al menos de modo aproximado). Ferrara concibe este requerimiento 

en los términos de la teoría de la “racionalización” de Weber, entendida como “sinónimo de 

acrecentada adecuación de los medios a los fines preelegidos” (Ferrara, 2002, p. 267). Villoro 

también asume en este nivel el subsistente valor de la “racionalidad instrumental” (Villoro, 

1998, p. 128); no obstante, defiende que, aún aquí, debe aceptarse la diversidad de 

concepciones acerca de lo que entienda por “eficaz”, esto es, la diversidad esencial de las 

culturas.  



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  96 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Así pues, encontramos coincidencias y diferencias fundamentales en los enfoques de 

Ferrara y Villoro sobre la naturaleza y las condiciones de las identidades colectivas. Antes de 

concluir nuestro estudio comparativo, nos ocuparemos de otro tema igualmente común a 

ambos: el de la función, las tareas y las posibilidades de la razón.  

 

 

IV. Razón y frónesis. 

 

 

Tanto Villoro como Ferrara asumen de forma clara el hecho de la “diversidad 

cultural” y les importa establecer la posibilidad de una adecuada, válida, relación entre las 

culturas. Ambos buscan escapar al universalismo formalista, de corte clásico, y rehúyen 

también el relativismo posmoderno. Ambos ven necesario llevar a cabo una reformulación del 

concepto de racionalidad como condición para diseñar una alternativa a las opciones 

mencionadas. La diferencia va a radicar en la trayectoria que cada uno recorre para construir 

su postura y en el carácter de sus propósitos últimos. Como hemos dicho, Villoro se mueve 

siempre en una perspectiva normativa, sobre el concepto de cultura y sobre la función de la 

razón; su objetivo está vinculado siempre a un proyecto práctico: la superación de las 

condiciones existentes de dominación y exclusión. En este sentido, su compromiso con los 

ideales ilustrados se mantiene, no obstante las observaciones críticas que ha hecho a esos 

ideales (Cfr. Villoro, 1992); lo que sí es claro es su distancia respecto a cualquier postura 

posmodernista o relativista. Por el contrario, Ferrara resulta más condescendiente con estas 

posturas o, al menos, intenta “comprenderlas” mejor, captar la problemática que ellas están 

expresando, y no solamente negarlas de forma críticamente contundente. A la vez, sus 

diferencias con el proyecto ilustrado son más precisas y radicales.  

En un primer momento, Villoro asume un concepto de “razón práctica” en el sentido 

clásico-moderno (en el sentido de Kant): es decir como un proyecto de orientación de la 

praxis social de acuerdo con ciertos principios normativos (valores) (Cfr. Villoro, 1998). Al 

abandonar el universalismo apriorístico de los modernos, Villoro redefine el concepto de 

razón práctica reconociendo que entre los “principios normativos universales” y la “acción 

concreta” media la existencia de las “realidades culturales”. Así, un concepto de razón 

práctica pasa en nuestro tiempo por la inclusión de principios normativos que tengan que ver 

con el fenómeno de las culturas y con la problemática de las relaciones interculturales; 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  97 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

podemos entonces estar en condiciones de juzgar, conforme a esos principios generales, las 

culturas y los conflictos inter-culturales.  

Ferrara, por su parte, asume en toda su envergadura la singularidad de las culturas y 

trata, desde esa asunción, de ver cómo es posible todavía el ejercicio de la racionalidad. Su 

apuesta consiste en sostener que, sin menoscabo de la “singularidad” de una identidad 

colectiva (y lo mismo vale para la identidad individual), es posible todavía analizarla y 

evaluarla racionalmente. Sólo que la racionalidad ya no va a operar aquí conforme al modelo 

clásico (cognitivo y normativo) que sólo puede acercarse a una singularidad desde un 

conjunto de definiciones, principios o modelos generales, lo que ha llevado siempre, 

irremediablemente, al escamoteo de tal singularidad, en fin, a la persistente “negación” del 

pluralismo (signo de todo racionalismo en su sentido clásico). Pero cabe preguntar: si no nos 

remitimos a parámetros generales, ¿cómo podemos analizar, evaluar y juzgar una singularidad 

cultural? Desde su propia realidad concreta precisamente… responde Ferrara. Esto es, 

reconociendo, con la ayuda de las diversas ciencias sociales, que singularidad no implica 

simplicidad inanalizable de una existencia, sino “complejidad” y “dinamismo” concreto e 

irreductible. Como explica Ferrara: “determinar qué necesidades de un individuo son 

centrales para su identidad depende no de las características generales de la identidad –lo que 

uno comparte con todos los otros seres humanos–, sino de lo que en ella hay de único, o sea, 

de un específico equilibrio de sus componentes” (Ferrara, 2002, p. 73).  

De alguna manera, quien juzga una identidad debe hacer volver a poner en juego 

todo el proceso del pensamiento, el conocimiento y la razón humana. Debe valorar y no sólo 

evaluar. Como hacemos cuando juzgamos una “obra de arte” –ejemplo paradigmático de la 

aplicación de una “razón particular” o de ejercicio del “juicio”. Más claramente que en la 

frónesis aristotélica, en el juicio del gusto nos encontramos ante la situación de juzgar una 

singularidad (un objeto natural o artístico) sin tener criterios generales o principios 

universales que puedan orientar y garantizar ese juicio (pues en este caso, como ya lo 

explicaba Kant en la Crítica del juicio, no se trataría de un juicio reflexionante, como lo es el 

juicio estético, sino de un juicio determinante –como lo son los juicios cognitivos o morales, 

que simplemente consisten en subsumir un particular en un concepto ya establecido y 

validado). Ésta es la tarea que igualmente se nos impone en el conocimiento humano, en la 

comprensión de las culturas y en la realización de la vida práctica individual y colectiva: 

cómo definir lo que vale y lo que no vale sin tener que desconocer funciones y aspectos 

esenciales de nuestra existencia y nuestro quehacer vital; cómo entender lo nuevo y distinto 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  98 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

sin subsumirlo a lo mismo y lo viejo. Se trata de poner en acto un ejercicio de la razón que ya 

no pretenda definir, organizar y ordenar la experiencia y la realidad, sino que se proponga, 

ante todo, comprenderlas, encontrando en esta comprensión las bases concretas y el impulso 

único para definir lo que vale, lo que debe y puede hacerse.  

En uno de sus últimos artículos Luis Villoro se acerca también al concepto de la 

frónesis. Lo hace en torno a la distinción entre los conceptos de “lo racional y lo razonable”. 

Mientras que el primero tiene que ver con todos aquellos procesos cognitivos donde se 

pueden aplicar criterios generales previamente establecidos, el segundo se refiere a procesos 

donde esto no es posible, por encontrarnos remitidos a condiciones concretas de la 

experiencia humana. De forma precisa, Villoro ofrece la siguiente definición: “Llamaré 

‘racional’ a toda creencia o acción que esté fundada en razones, abstracción hecha de su 

adecuación a la situación en que se ejerza, y ‘razonable’ a esa misma creencia o acción 

juzgada en función del grado en que sirva, en una situación particular, a la realización del fin 

que nos proponemos. Lo ‘razonable’ es una especie del género ‘racional’” (Villoro, 2007, p. 

208). Tiene que ver, pues, con el uso de la razón en situaciones concretas y variables, donde 

no cabe aducir razones definitivas y concluyentes, sino solamente razones probables, 

hipotéticas, no incontrovertibles ni generalizables de principio.  

Una racionalidad razonable es la que nos permite elegir, respecto a una situación 

concreta y práctica, entre esquemas o valores divergentes o en conflicto, donde cualquiera de 

ellos podría ser validado por la pura racionalidad formal. Existen todavía, según Villoro, dos 

criterios o condiciones de la racionalidad razonable, a los cuales podemos acudir para resolver 

el dilema: 1) nuestros proyectos generales de vida, nuestras preferencias de valores: aquí, lo 

más congruente con ellos es lo que es preferible elegir; y 2) las circunstancias en que se 

desenvuelve la conducta en cuestión: no se trata de hacer lo mejor o lo que más nos conviene 

sino lo más factible, lo más viable. Pretender ignorar estas condiciones y buscar actuar a 

rajatabla conforme principios generales abstractos, no puede sino conducir al fracaso, al 

autoritarismo, o al irracionalismo. “La persona razonable, sostiene Villoro, tampoco trata de 

forzar con sus razonamientos la realidad. Frente a la rigidez y altanería de la razón abstracta y 

pura, prefiere orientar sus tendencias irracionales con una razón consciente de su fragilidad e 

incertidumbre, aceptante de sus límites, tolerante de las opiniones que la contradigan. Porque 

sabe que sólo así podrá devolver a la razón su función de servidora de la vida” (Villoro, 2007, 

p. 220). 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  99 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

La recuperación del viejo concepto de frónesis es, pues, el último punto en común 

entre Villoro y Ferrara. Ambos coinciden, además, en que condición de esta recuperación es 

superar la concepción limitada de la frónesis; aquella que la considera como una facultad 

restringida a la elección de los “medios” adecuados para alcanzar un “fin”, fin cuya 

determinación escapa a su potestad: bien porque se considere como ya dado, o bien porque se 

asuma que sólo una racionalidad formal-universal puede establecerlo. En esta visión se tiende 

a igualar a la frónesis a la racionalidad instrumental, es decir, a considerarla sólo como un 

cierto tipo de habilidad o sagacidad. Nada de esto. Según Villoro, la separación u oposición 

entre “medios” y “fines” es superada en la racionalidad de la frónesis: “en el concepto de 

razonabilidad esa distinción tiende a difuminarse. En efecto, la conducta razonable sigue los 

dictados de una virtud epistémica: la prudencia (la frónesis aristotélica). Y la prudencia 

presenta dos caras: por un lado, procura elegir entre los fines posibles el más conveniente en 

una circunstancia dada; por el otro, determina los medios más adecuados para lograr ese fin” 

(Villoro, 2007, p. 214). 

Ferrara, por su parte, recupera, y amplía, el significado y alcance de la frónesis. 

Cuestiona también las posturas que la consideran como una facultad menor, secundaria o 

limitada a un cierto ámbito. A condición de que dejemos de suponer que se trata de estatuir 

fines indubitables, absolutos, puros e incontaminados, podemos reconocer que la frónesis 

tiene que ver con la configuración de los fines de la acción, circunscritos ciertamente a 

condiciones individuales o colectivas muy precisas. La autorrealización humana, esto es, lo 

que Aristóteles y los griegos entendían por eudaimonia, sigue siendo, reformulada 

posmetafísicamente, la condición y el sentido de la vida buena. Esta reformulación consiste, 

según Ferrara, en “interpretar la eduaimonia sobre la base de una teoría filosófica de la 

identidad del Yo. Entonces –desarrolla–, podemos concebir la vida buena, junto a Aristóteles, 

como el telos hacia el que se dirige la mejor conducta humana pero, a diferencia de 

Aristóteles, como un telos que no trasciende al individuo, ni le es externo, sino que 

corresponde estrechamente a las vicisitudes de su vida psíquica” (Ferrara, 2002, p. 80). Lo 

misma visión inmanente cabe plantear para la  vida colectiva, para las comunidades: los fines 

se diversifican y multiplican.  

¿Se trata entonces, en la posición de Ferrara, de reafirmar un pluralismo relativista? 

¿Qué queda de su compromiso de guardar la pretensión de universalidad y validez de la 

razón? Su respuesta es sorprendente, y está basada en el propio Aristóteles: la frónesis, que es 

el medio para alcanzar la virtud, es en realidad la virtud fundamental, la condición 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  100 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

trascendental, unitaria y universal de toda virtud, de toda comprensión y todo ejercicio 

particular de las virtudes. Es la “conditio sine qua non para el ejercicio de cualquier otra 

virtud” (Ferrara, 2002, p. 82).72 En esta medida, es el universal que requerimos; que si bien no 

garantiza de modo absoluto la validez de juicios o acciones, si establece las condiciones para 

que las nociones de racionalidad y validez sigan teniendo sentido y plausibilidad. Perder 

certezas absolutas pero ineficaces a cambio de eficacias inciertas y limitadas no es en verdad 

una pérdida.  

 

 

Conclusiones 

 

 

Podemos, finalmente, enlistar los puntos básicos de diferencia entre las perspectivas 

de Villoro y Ferrara. Trataremos de hacer ver que estas diferencias no son divergencias, no 

implican posturas irreductibles o excluyentes; por el contrario, observamos que resultan 

complementarias, y que en la complementariedad entre la visión de un filósofo europeo y la 

de uno latinoamericano, en el diálogo, el acercamiento, la contrastación, la comunicación 

entre ellos, se encuentra una de las tareas más conspicuas y alentadoras de la filosofía actual, 

incluso, uno de los sentidos que hoy ha de contener una nueva racionalidad filosófica y 

cultural. 

1. Autonomía o autenticidad. Como vimos, un diferendo importante entre ambos 

pensadores tiene que ver con la prioridad que se otorgue a cada uno de estos conceptos. Para 

Ferrara, la autenticidad es condición para una definición actual, delimitada, de la idea 

moderna de autonomía. Villoro, más consistente con el proyecto ilustrado, sigue considerando 

irrenunciable la prioridad del principio de la autonomía para una concepción adecuada, 

racional y crítica, de la autenticidad (individual o colectiva; es la única manera de evitar la 

recaída en la “jerga de la autenticidad”, y sus implicaciones irracionalistas, nacionalistas, 

chovinistas, racistas, etcétera). Es importante recordar, por una parte, que el filósofo mexicano 

considera siempre a la autonomía (individual o colectiva) como el resultado de un proceso 

reflexivo y crítico-racional, y no como un hecho o un valor incuestionable; por otra parte, 

tampoco debemos olvidar la crítica que en distintos momentos ha hecho Villoro al 

                                                           
72 Sobre el tema de la frónesis, cfr. Aristóteles, 1985; Gadamer, 1988, apartado: “La actualidad hermenéutica de 
Aristóteles” (10.2); Aubenque, 1999; Berlin, 1998; MacIntyre, 1994; Arendt, 2003; Nussbaum, 1995; Leyva, 
2002. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  101 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

“egocentrismo” moderno y su llamado al reconocimiento del “otro” como punto de partida de 

una nueva racionalidad ético-política (Cfr. Ramírez, 2007).  

2. Un segundo diferendo, que en realidad es una diferencia de perspectivas, aunque 

significativa, se da en torno al procedimiento metodológico; mientras Villoro cree todavía 

necesaria realizar una fundamentación epistemológica de los conceptos de conocimiento, 

racionalidad y racionalidad cultural, Ferrara se remite a una visión menos normativa y más 

empírica, psicológica y sociológicamente hablando. En todo caso, el filósofo italiano tiene 

una concepción más inmanentista y realista de la normatividad: ésta debe redefinirse 

constantemente desde las concreciones de los diversos mundos de la vida, de las comunidades 

culturales histórico-concretas. Las identidades constituyen entidades hermenéuticamente 

abiertas, más que estructuras más o menos estables, bien a cuestionar, bien a defender y 

mantener. Sin tener que renunciar al conocimiento y reconocimiento de las identidades 

colectivas, podemos evitar las mistificaciones nacionalistas, etnicistas, algunas veces 

puramente estratégico-instrumentales. 

3. Una diferencia contextual obvia, pero claramente significativa, es la procedencia 

de cada pensador, más exactamente, el locus histórico-cultural y geopolítico desde donde 

elabora su propuesta. La persistencia de ciertos ideales ilustrados tiene que ver en Villoro con 

la contundencia de su compromiso teórico-intelectual a favor de la emancipación de las 

comunidades étnicas de nuestra región, en contra de las formas prevalecientes de dominación, 

exclusión y expoliación colonialista de recursos naturales y formas de vida humana. La 

propuesta de Ferrara está elaborada para un mundo más horizontal y equitativamente 

pluralista.  

4. En todo caso, consideramos que la tarea teórica que todavía queda pendiente es la 

de la superación definitiva de la alternativa entre normativismo o realismo, entre ideales 

normativos o realidades efectivas; es decir, queda la construcción filosófica de un verdadero y 

radical inmanentismo, de un verdadero y mundano optimismo existencial y filosófico. En esto 

resulta altamente útil la visión más “fenomenológica” de Ferrara sobre la naturaleza de las 

identidades colectivas y los alcances de las identidades individuales. En este tenor también 

resulta importante retomar algunos aspectos parcialmente analizados del pensamiento de 

Villoro: aquellos que tienen que ver con sus estudios históricos de la realidad mexicana 

(Villoro, 1987 y 1999) y con sus ensayos sobre diversas aspectos de la dimensión cultural y 

existencial de la vida humana: la experiencia de lo sagrado, el erotismo, las figuras del 

mundo, el pensamiento oriental, el pensamiento renacentista, la concepción indígena de la 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  102 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

naturaleza, la sociedad y la política, etc. Todas estas dimensiones histórico-culturales 

llenarían de contenido el espacio de mediación entre realidad y normatividad, esto es, en los 

términos de Villoro, entre el “poder” y el “valor”. 

5. Refundación de la razón. Más allá del deslinde que diversos pensadores 

contemporáneos, incluidos los dos aquí tratados, han hecho de los conceptos de razón teórico-

formal y de razón práctico-vital o frónesis, criticando las extralimitaciones del primero y 

recuperando el valor e importancia del segundo, probablemente nos encontremos ya ante la 

necesidad de una redefinición integral del concepto de razón como tal. Ésta será, quizá, la 

tarea filosófica más relevante de los próximos años. 

Tomando en cuenta las observaciones de Ferrara sobre los alcances de la frónesis –en 

el campo del conocimiento científico, bajo una visión postkuhniana de la ciencia73; incluso en 

los ámbitos de la acción técnica y la acción técnico-administrativa, y naturalmente en los 

tradicionales espacios del arte, la moral y la política– y considerando también la propuesta de 

Villoro de retomar el concepto de “razón vital” (planteado alguna vez por Ortega y Gasset74), 

cabe preguntarse si no estaremos más bien, más allá de delimitar y defender la particularidad 

de un ámbito de la razón, ante la exigencia de definir desde ese ámbito –el de la autenticidad y 

la vida concreta– un nuevo sentido y una nueva idea de la racionalidad en general. 

Tradicionalmente, y éste es el significado básico de todo pensamiento metafísico, hemos 

asumido que la “esencia” de la razón se encuentra en su concepto intelectual, generalizador y 

formal, y que la razón práctico-vital, la frónesis, el juicio, son racionales sólo en un sentido 

secundario o derivado. ¿No será más bien al revés? ¿No será la razón teórica una hipóstasis, 

una objetivación, una fijación y hasta un modo alienado de la razón práctico-vital, esto es, de 

la capacidad humana para comprender el mundo y para saber actuar en él? ¿Y no es, por otra 

parte, este ser concreto y singular, este ser de la autenticidad, aquello que los griegos querían 

decir con la expresión “el Ser”? ¿No es también lo que Husserl quería poner como “contenido 

noemático” de una razón fenomenológicamente primigenia75, o lo que Heidegger definía 

como “verdad ontológica”, como aletheia,76 o, finalmente, el ser “cualsea” que recientemente 

Agamben ha puesto como base de “la comunidad que viene”?77 Por ahí debería reabrirse el 

camino de una refundación de la razón, que nos pusiera de una vez más allá de las dicotomías 

                                                           
73 Ferrara, 2002, ver apartado 2. “Phronesis postmetafísica”. 
74 Cfr. Villoro, 2007, p. 205.  
75 Cfr. de Husserl, 1949 y 2002. 
76 Cfr. Heidegger, 1974. Villoro sostiene también un concepto irreductible de “verdad ontológica”: la evidencia 
de la cosa misma, más acá de toda tesis idealista, constructivista o consensualista. Cfr.  Villoro, 1999.  
77 “El ser que viene es el ser cualsea”. Y el ser cualsea, la singularidad irremontable, “no es ‘el ser no importa 
cual’, sino ‘el ser tal que, sea cual sea, importa’”. Agamben, 2006, p. 11. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  103 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

condescendientes, los relativismos improductivos o las jerarquías inamovibles; que nos 

pusiera en el camino de una nueva razón: integral, concreta y vital. Una racionalidad 

operante que, como la natura naturante spinozista, es la potencia pura del obrar que 

subtiende toda actualidad, toda racionalidad “operada”, hecha y dada.  

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

ADORNO, Theodor W. (1971), La ideología como lenguaje. La jerga de la autenticidad, 
Madrid, Taurus. 
 
AGAMBEN, Giorgio (2006), La comunidad que viene, Valencia, Pre-textos. 
 
ARENDT, Hannah (2003), Conferencias sobre la filosofía política de Kant, Barcelona, 
Paidós. 
 
ARISTÓTELES (1985), Ética nicomáquea, Madrid, Gredos. 
 
AUBENQUE, Pierre (1999), La prudencia en Aristóteles, Barcelona, Crítica. 
 
BERLIN, Isaiah (1998), El sentido de la realidad. Sobre las ideas y su historia, Madrid, 
Taurus. 
 
DUBIEL, Helmut (2000), La teoría crítica: ayer y hoy, México, UAM-Iztapalapa / Plaza y 
Valdés. 
 
DUSSEL, Enrique (1992), El encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la 
modernidad, Nueva Utopía, Madrid. 
 
DUSSEL, Enrique (1998), Ética de la liberación en la edad de la globalización y de la 
exclusión, Madrid, Trotta. 
 
FERRARA, Alessandro (1993), Modernity and Authenticiy. A Study of the Social and Ethical 
Thought of Jean-Jacques Rousseau, New York, SUNY Press. 
 
______. (1994), “Sobre el concepto de ‘comunidad liberal’”, en Revista Internacional de 
Filosofía Política, 3: 122-142. 
 
______. (1998), Justice and Judgment. The Rise and the Prospect of the Judgment Modelin 
Contemporary Political Philosophy, Londres, Sage. 
 
______. (2002), Autenticidad reflexiva. El proyecto de la modernidad después del giro 
lingüístico, Madrid, Machado Libros. 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  104 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

GADAMER, Hans-Georg (1988), Verdad y Método. Fundamentos de una hermenéutica 
filosófica, Sígueme, Salamanca.  
 
HABERMAS, Jürgen (1987), Teoría de la acción comunicativa. II. Crítica de la razón 
funcionalista, Madrid, Taurus. 
 
HEIDEGGER, Martin (1974), “Ser, verdad y fundamento”, en Id., ¿Qué es metafísica?, 
Buenos Aires, Siglo veinte. 
 
HUSSERL, Edmund (1949), Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica, México, FCE. 
 
______. (2002), Renovación del hombre y de la cultura. Cinco ensayos, Barcelona, 
Anthropos. 
 
LEYVA, Gustavo (2002), Intersubjetividad y gusto, México, Universidad Autónoma 
Metropolitana. 
 
MACINTYRE, Alasdair (1994), Justicia y racionalidad. Conceptos y contextos, Barcelona, 
Eiunsa. 
 
MERLEAU-PONTY, Maurice (1972), Fenomenología de la percepción, Barcelona, 
Península. 
 
NUSSBAUM, Martha (1995), La fragilidad del  bien. Fortuna y ética en la tragedia y la 
filosofía griega, Madrid, Visor.  
 
RAMÍREZ, Mario Teodoro (1994), El quiasmo. Ensayo sobre la filosofía de Merleau-Ponty, 
Morelia, UMSNH. 
 
______. (2001), “El sujeto diverso. Feminismo, lenguaje y cultura”, en Rubí de María Gómez 
(coord.), Filosofía, cultura y diferencia sexual, México, Plaza y Valdés / UMSNH, pp. 129-
144 
 
______. (2007), “Estadios de la otredad en la reflexión filosófica de Luis Villoro”, Diánoia 
LII, 58: 143-175. 
 
VARIOS (1998), Habermas y la modernidad (con textos de Richard J. Bernstein, Anthony 
Giddens, J. Habermas, Martin Jay, Thomas McCarthy, Richard Rorty, Albrecht Wellmer, Joel 
Whitebook), Madrid, Cátedra. 
 
VILLORO, Luis (1962), Páginas filosóficas, Jalapa, Universidad Veracruzana. 
 
______. (1982), Creer, saber, conocer, México, Siglo XXI. 
 
______. (1985), El concepto de ideología y otros ensayos, México, FCE. 
 
______. (1987), Los grandes momentos del indigenismo en México, 2ª edición: México, SEP. 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  105 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

______. (1992), El pensamiento moderno: filosofía del renacimiento. México, El Colegio 
Nacional / FCE. 
 
______. (1995), “Leopoldo Zea: la posibilidad de una filosofía latinoamericana”, en Id., En 
México, entre libros. Pensadores del siglo XX, México, FCE. 
 
______. (1998), “Sobre la identidad de los pueblos”, en Id., Estado plural, pluralidad de 
culturas, México, Paidós / UNAM. 
 
______. (1998b), El poder y el valor. Fundamentos de una ética política, México, FCE / 
UNAM. 
 
______. (1999), “Verdad”, en Id. (editor), El conocimiento, Madrid, Trotta. 
 
______. (1999), El proceso ideológico de la revolución de independencia, 3ª. Edición, 
México, Conaculta. 
 
______. (2007), p. 208. Los retos de la sociedad porvenir, México, FCE. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  106 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

A QUESTÃO DAS ORIGENS DA LINGUAGEM NA OBRA LINGUAGEM E MITO 

 DE ERNST CASSIRER 

 

 

Moisés David S. G. Ferreira* 

 

 

Resumo:  
No presente artigo procura-se fazer uma síntese da perspectiva acerca do problema das 
origens da linguagem que Ernst Cassirer apresenta na sua obra Linguagem e Mito, situando-a 
na sua concepção do ser humano enquanto animal symbolicum. Ao mesmo tempo, tenta-se 
aprofundar de que modos o ponto de vista de Cassirer sobre o referido problema se sustenta 
na equacionação dos diferentes regimes de consciência a partir dos quais tal questão deve ser 
analisada, nomeadamente os da consciência mítico-religiosa (englobando os pensamentos 
mítico, mágico e místico) e da consciência lógica. Reitera-se ainda a ideia de Cassirer de que 
através do tratamento poético a linguagem se reaproxima das suas origens, sendo nela operada 
aquilo que o autor designa como uma palingenesia. 
 
 
Palavras-chave: Ernst Cassirer, simbólico, linguagem. 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

Em qualquer reflexão acerca da linguagem é impossível que deixe de estar bem 

vincada a ideia de que, enquanto dinamismo crucial na constituição do ser humano, ela é 

determinante na construção do conhecimento. Desempenhando um tal papel, na própria 

linguagem se adivinha já uma protopoética –ela é, de facto, instrumento e processo de um 

primeiro fazer, em que se alicerça todo o edifício gnosiológico. 

Ernst Cassirer, concebendo o ser humano como animal symbolicum (CASSIRER, 

1960, p. 55), é um dos estudiosos que, investigando as origens da linguagem, acentuam a sua 

indissociabilidade do processo de construção do conhecimento. 

Ao defender a tese de que o ser humano é um animal que constrói símbolos, o autor 

não se detém numa tentativa de defini-lo somente através do que é especificamente da esfera 

humana, nomeadamente a dimensão racional; parece, isso sim, tentar dizer o que o ser 

humano é adoptando a estratégia não de se fixar naquilo que apenas o ser humano possui – ou 
                                                           
* Universidade de Évora, Évora – Portugal,  mdsgferreira@gmail.com . 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  107 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

seja, a racionalidade –, mas sim atentando no dinamismo transformador que a vertente 

racional exerce sobre todas as outras, ao mesmo tempo que se deixa fecundar por elas, em 

particular pela faceta emocional. 

A compreensão deste movimento de fluxo e refluxo entre racionalidade e 

emocionalidade no plano do simbólico é fundamental para a compreensão do modo como 

Cassirer aborda o problema das origens da linguagem e dos caminhos através dos quais a 

linguagem é capaz de permanecer viva, i. e., de conservar em si um fulgor que a conserve no 

limiar do seu irromper original.  

 

 

2 LINGUAGEM E PENSAMENTO MÍTICO 

 

 

Cassirer, na sua obra Linguagem e Mito (CASSIRER, 1985), lançando um olhar 

interrogativo sobre o problema das origens da linguagem, observa a existência de uma relação 

entre o desenvolvimento da linguagem em etapas remotas da história humana e as 

particularidades do pensamento mítico nelas predominante. 

A investigação de Cassirer passará por ir além de um estrato em que a linguagem 

serve sobretudo um propósito teorético, uma vez que, segundo ele, nesse estrato não é dada a 

chave para a compreensão do problema das origens da linguagem: 

 

 

Antes que se pudesse iniciar o trabalho intelectual do conceber e 
compreender os fenómenos, foi preciso realizar, certamente, a tarefa de 
denominar e alcançar um certo grau de elaboração; pois é este labor que 
transforma o mundo das impressões sensíveis, como também o animal 
possui, num mundo espiritual, num mundo de representações e significações. 
Todo o conhecer teórico parte de um mundo já enformado pela linguagem, e 
tanto o historiador, quanto o cientista, e mesmo o filósofo, convivem com os 
objectos exclusivamente ao modo como a linguagem lhos apresenta. E esta 
vinculação imediata, inconsciente, é mais difícil de ser descoberta do que 
tudo quanto o espírito cria mediatamente, por actividade consciente do 
pensamento. (CASSIRER, 1985, pp. 48-49) 

 

 

O autor, procurando esclarecer os mecanismos primários subjacentes à emergência 

da linguagem, vai apontar um erro a algumas das mais notáveis tentativas de explicação deste 

problema. Para estas, assentes sobre o paradigma lógico, o aparecimento da linguagem é 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  108 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

indissociável da reflexão consciente. De acordo com esta perspectiva, da qual, afirma 

Cassirer, se faz eco J. H. Herder, embora tente combatê-la, as palavras nasceriam da 

necessidade de identificação de «notas características» aos elementos percepcionados. Diante 

de um qualquer fenómeno ou coisa, alguém, identificando uma característica distintiva desses 

fenómeno ou coisa, atribuiria aos mesmos uma notação designativa dessa sua característica 

proeminente, acabando por haver uma identificação do todo com a parte na sequência da 

saliência perceptiva dessa parte. A identificação destas notas características e a sua expressão 

numa denominação resultaria, enfim, de uma «faculdade de atribuição de sentido» inerente ao 

ser humano. 

Cassirer nota a circularidade desta tentativa de dilucidação dos mecanismos básicos 

de estruturação da linguagem, uma vez que a circunscrição de notas características parece ser 

interpretada enquanto finalidade da linguagem, quando deveria explicar a origem da mesma. 

Outra tentativa de clarificação das camadas mais fundas da linguagem à qual 

Cassirer vai opor-se é a de Humboldt, segunda a qual importa não tanto o problema da origem 

da linguagem, mas sim o da sua especificidade. Nesta concepção, a linguagem vai tomar uma 

determinada forma por força de um específico modo de denotar que será determinado pela 

peculiaridade de uma visão do mundo em particular: 

 

 

O modo de denotar, que é o sustentáculo de toda a formação verbal e 
linguística, imprime, segundo Humboldt, seja um carácter espiritual típico, 
seja um modo especial de conceber e apreender. Por isso, a diversidade entre 
as várias línguas, não é uma questão de sons e signos distintos, mas sim de 
diferentes perspectivas do mundo. (...) a linguagem nunca designa 
simplesmente os objectos como tais, mas sempre conceitos formados pela 
actividade espontânea do espírito (...). (CASSIRER, 1985, pp. 50-51) 

 

 

Cassirer vai novamente descobrir o viés da circularidade nesta outra explicação, 

notando o paradoxo que envolve: por um lado, a linguagem é aqui tomada como um meio de 

construção de uma visão espiritual do mundo, sendo o elemento linguístico como que uma 

matriz a partir da qual o pensamento construirá essa visão; por outro lado, essa visão 

particular do mundo, que apenas através da linguagem pode ganhar corpo, tem de ser 

pressuposta para que se compreendam as especificidades de uma determinada língua, nas suas 

formas concretas de denotação e denominação. 

Depois desta ilustração dos défices de algumas das mais relevantes propostas de 

explicação das origens da linguagem, Cassirer propõe uma alteração de paradigma que abra 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  109 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

novas perspectivas de entendimento desta problemática. Assim, o enfoque da sua análise vai 

dirigir-se não para a comparação das formas linguísticas primárias com os modos de 

conceptualização lógica, mas sim com as formas do pensamento mítico. Cassirer encontra um 

laço entre os conceitos linguísticos e míticos, adivinhando neles uma estrutura diversa da do 

pensamento teórico. Para o autor:  

 

 

(...) o pensamento teórico visa acima de tudo libertar os conteúdos dados ao 
nível sensível ou intuitivo do isolamento em que se nos apresentam 
imediatamente. Eleva-os acima dos seus estreitos limites, associa-os a outros 
conteúdos, compara-os entre si, concatenando-os numa ordem definida e 
num contexto abrangente. Procede «discursivamente», na medida em que 
toma o conteúdo imediato apenas como ponto de partida, desde o qual possa 
percorrer o todo da percepção em suas múltiplas direcções, até, por fim, 
conseguir compô-lo numa concepção sintética, num sistema fechado. 
(CASSIRER, 1985, p. 52) 

 

 

O pensamento mítico, por seu turno, é dotado de distinto carácter: 

 

 

Pois, no caso, o pensamento [mítico] não se coloca livremente diante do 
conteúdo da percepção a fim de relacioná-lo e compará-lo com outros, 
através da reflexão consciente, mas, colocado directamente perante esse 
conteúdo, é por ele subjugado e aprisionado. Repousa sobre ele; só sente e 
conhece a sua imediata presença sensível, tão poderosa que diante dela tudo 
o mais desaparece. Para a pessoa que esteja sob o encanto desta intuição 
mítico-religiosa, é como se nela o mundo inteiro se afundasse. (CASSIRER, 
1985, p. 52) 

 

 

É clara a diferença entre pensamento teórico e pensamento mítico: enquanto que o 

primeiro procura, através da discursividade, um alargamento da percepção e a sua referência e 

situação num todo, o segundo assenta sobre a intensificação da percepção, revestindo-se de 

uma tonalidade afectiva forte – há uma invasão e subjugação do ser humano pela realidade 

externa. Cassirer afirmará que o pensamento teórico se move dentro de uma moldura de 

distribuição extensiva, ao passo que o pensamento mítico arranca de uma compreensão 

intensiva (CASSIRER, 1985, p. 52). 

Tentando ainda ilustrar a natureza do pensamento mítico, afirma Cassirer o seguinte: 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  110 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

É como se, pelo isolamento da impressão, por sua separação da totalidade da 
experiência costumeira e quotidiana, instaurasse nele [objecto, ou sua 
propriedade surpreendente] não apenas uma tremenda intensificação, mas 
também o máximo de condensação, e como se, em virtude dessa 
condensação, resultasse a configuração objectiva do deus, como se ela 
brotasse, por assim dizer, dessa experiência. (CASSIRER, 1985, p. 52) 

 

 

O autor busca então a compreensão da origem da linguagem nesse ponto de 

intersecção entre a irrupção de um «deus momentâneo» originado na experiência mítica, tido 

como configuração mítica primária e referente ao instante de espanto resultante do encontro 

com algo inesperado, e a produção verbal simultaneamente daí derivada. 

No entanto, Cassirer admite que parte do problema permanece sem solução, e que, 

tal como as teorias explicativas da origem da linguagem que invocam o aforismo de que «a 

poesia é a língua materna da humanidade», sublinhando a ideia de que a linguagem encontra 

os seus estratos mais profundos não nas estruturas da consciência lógica e numa suposta 

percepção objectiva das coisas, mas sim no poder do sentimento subjectivo, fica por superar o 

desfasamento existente entre a função expressiva da linguagem e a sua função denotativa. De 

facto, continua a poder ser colocada a questão: de que modo o som associado a uma sensação 

(função expressiva) se transforma em som significativo (função denotativa)? 

Para responder a esta questão, Cassirer socorre-se mais uma vez da aproximação ao 

processo de geração do «deus momentâneo», nomeadamente no aspecto particular de 

persistência do «deus momentâneo» para além do momento da sua aparição súbita à 

consciência. O deus como que se autonomiza do momento em que é gerado, adquirindo uma 

consistência que em muito ultrapassa aquela de que se haja revestido a sua irrupção e o 

significado que lhe haja sido associado na redução ou resolução das tensões emocionais 

internas. 

Na sequência da recentração da sua atenção nesse carácter de persistência da imagem 

mítica do «deus momentâneo», Cassirer vai como que homologá-la ao som da linguagem, 

atribuindo-lhe uma idêntica propensão para a persistência. Para o ser humano dominado por 

um pensamento mítico, o deus ou a palavra não são experimentados como criações suas, mas 

antes como realidades objectivas que se lhe impõem. E o que vai suceder é que quer a 

imagem mítica quer a palavra, surgidas do contexto de um encontro entre o ser humano e uma 

realidade do mundo exterior indutora de tensão emocional e de um elevado grau de activação 

subjectiva, vão de certo modo, enquanto irrompem, converter-se nos contentores da densidade 

dessa experiência. Adquirirão, assim, uma enorme saliência e preponderância, aí se ancorando 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  111 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

o seu papel organizador da experiência. Desvanecida a tensão, permanecem as imagens 

míticas e as palavras como lugares da sua circunscrição, objectivação, resolução e, pode 

dizer-se, permanência: 

 

 

Apenas a expressão simbólica cria a possibilidade da visão retrospectiva e 
prospectiva, pois determinadas distinções não só se realizam por seu 
intermédio, mas ainda se fixam como tais dentro da consciência. O que uma 
vez foi criado, o que foi salientado do conjunto das representações, não mais 
desaparece se o som verbal lhe imprime o seu selo, conferindo-lhe um cunho 
determinado. (CASSIRER, 1985, p. 57) 

 

 

A conclusão reforçada por Cassirer na sequência do seu raciocínio é a de que a 

função primária do conceito linguístico não é comparar percepções isoladas nem seleccionar 

as suas notas características, mas sim a da concentração do conteúdo perceptivo. 

Tal conclusão obriga a não ignorar aquilo a que Cassirer chama o «carácter 

teleológico dos conceitos verbais» (CASSIRER, 1985, p. 58). Por esta expressão se refere o 

autor ao facto de a forma concreta que vai tomar a concentração do conteúdo perceptivo 

depender não do próprio conteúdo da percepção, mas sim do interesse subjectivo e da 

finalidade percebida daquilo que se observa ou experimenta: 

 

 

Só o que se torna importante para o nosso desejar e querer, esperar e cuidar, 
trabalhar e agir, isto, e só isto, recebe o selo da «significação» verbal. As 
distinções no significado são as que possibilitam a condensação dos 
conteúdos das percepções que, conforme vimos antes, é pré-condição para 
sua denominação, para sua designação verbal. (CASSIRER, 1985, p. 57) 

 

 

O conceito linguístico vai então estar dependente da significação funcional associada 

àquilo que é percebido, e não da sua semelhança externa. Desta forma, sobretudo nos idiomas 

primitivos, é observável que aquilo que serve uma mesma finalidade é designado de igual 

modo. Cassirer, entre outros exemplos ilustrativos deste processo, dá o de entre determinadas 

tribos ser usada uma mesma palavra para designar as acções de «dançar» e «lavrar», pelo 

motivo de na sua cultura específica, ainda que se perceba a diferença externa entre as mesmas 

acções, serem dois meios de obtenção de sustento vital (a dança, talvez menos evidentemente, 

é associada a cerimoniais mágico-religiosos) (CASSIRER, 1985, p. 59). O agir humano, com 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  112 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

todas as expectativas que envolve, será, pois, nesta medida, a grande clave de modelagem 

quer da imagem mítica, quer da linguagem, e não tanto a forma daquilo que é experimentado. 

Em conclusão, mito e linguagem vão concorrer para a ordenação da experiência do 

ser humano, conferindo-lhe formas estáveis e configurações sobre as quais poderá 

gradualmente emergir uma estrutura de pensamento discursivo. No entanto, não poderá nunca 

deixar de notar-se o forte laço existente entre a consciência linguística e a consciência mítico-

religiosa. Cassirer, no seu percurso de sondagem da genealogia da linguagem, chama sempre 

a atenção para a necessidade de não separar a consciência mítica do primordial emergir da 

linguagem.  

 

 

3 LINGUAGEM E PENSAMENTO MÁGICO 

 

 

Na sua evolução a par da consciência religiosa, a palavra irá também aproximar-se 

de um pensamento mágico, igualmente passível de inclusão na esfera da consciência religiosa: 

 

 

Este vínculo originário entre a consciência linguística e a mítico-religiosa 
expressa-se, sobretudo, no facto de que todas as formações verbais aparecem 
outrossim como entidades míticas, providas de determinados poderes 
míticos, e de que a Palavra se converte numa espécie de arquipotência, onde 
radica todo o ser e todo o acontecer. (CASSIRER, 1985, p. 64) 

 

 

É como se a palavra, depois de haver surgido e de haver cumprido a primeira tarefa 

da passagem do caos à ordem, ou criação, libertando as coisas e os acontecimentos de um 

plasma de indiferenciação, se volvesse agora para si mesma, e, dando-se conta do seu 

extraordinário poder, se investisse da tarefa de reflecti-lo e exercê-lo continuadamente. 

A este respeito, afirma Cassirer que: 

 

 

Deve haver alguma função determinada, essencialmente imutável, que 
confere à Palavra este carácter distintivamente religioso, elevando-a, desde o 
começo, à esfera religiosa, à esfera do «sagrado». Nos relatos da Criação de 
quase todas as grandes religiões culturais, a Palavra aparece sempre unida ao 
mais alto Deus criador, quer se apresente como o instrumento utilizado por 
ele, quer directamente como o fundamento primário de onde ele próprio, 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  113 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

assim como toda a existência e toda a ordem de existência, provêm. O 
pensamento e sua expressão verbal costumam ser aí concebidos como uma 
só coisa, pois o coração que pensa e a língua que fala se pertencem 
necessariamente. (CASSIRER, 1985, p. 65) 

 

 

Parece haver aqui dois aspectos fundamentais a destacar. Em primeiro lugar, a 

«palavra» (por linguagem, genericamente), que encontra no vocábulo grafado com maiúscula 

– «Palavra» – a concentração expressiva que enfatiza quer a percepção do carácter 

determinante da função da linguagem na passagem do caos à ordem, quer a recordação da 

força emocional ligada à intensificação e condensação da experiência de que se revestira o 

nascimento da linguagem, vai como que autonomizar-se e ser procurada para, por si própria e 

em si própria, ser capaz de conduzir o ser humano a re-experimentar todo o poder que 

contém, sem ter ele de participar novamente em algo de semelhante ao emergir original da 

linguagem. Em segundo lugar, nesta «Palavra», e na sequência do que ficou dito, se manterá 

ainda uma proximidade, ou mesmo coincidência, entre o dizer e o sentir, entre a língua e o 

coração. 

Assim se justifica a percepção da eficácia da própria palavra, o que fica expresso 

numa outra passagem do texto de Cassirer: «A este primado de origem corresponde o de seu 

poder. Amiúde, o nome do deus, não o próprio deus, parece ser a verdadeira fonte de sua 

eficácia.» (CASSIRER, 1985, p. 67). 

O que ressalta destas considerações é o facto de passar a existir um liame identitário 

entre a palavra e o que ela designa, o que é, exactamente, uma forma de pensamento mágico 

que descende do pensamento mítico. Este liame acontece não apenas do ponto de vista 

objectivo, no caso da referência da palavra a um objecto ou acontecimento, mas também do 

ponto de vista subjectivo, no caso do nome de uma pessoa. É o nome que tem o poder de 

individualizar, de retirar a coisa ou a pessoa do estado indiferenciado, conferindo-lhes 

contornos apreensíveis, contribuindo precisamente por isso para a constituição de uma 

identidade. Opera-se, então, uma transformação: a parte (o processo de circunscrição e 

individualização) acaba por tomar o lugar do todo (a coisa ou a pessoa) em cuja definição 

havia participado. Este é precisamente, como faz notar Cassirer, o alicerce principal do 

pensamento religioso, nos seus estratos mítico e, sobretudo, mágico, encontrando expressão 

num âmbito mais genérico ao qual o autor alude: 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  114 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Aqui rege uma lei que se poderia chamar lei da nivelação e extinção das 
diferenças específicas, pois cada parte do todo se apresenta como este todo, 
cada exemplar de uma espécie ou género parece equivaler à espécie toda ou 
ao género todo. A parte não representa meramente o todo, nem o indivíduo 
ou a espécie representam o género, mas são ambas as coisas; não só 
implicam este duplo aspecto para a reflexão mediata, como compreendem a 
força imediata do todo, sua significação e sua eficácia. Aqui vem 
forçosamente à lembrança aquele princípio que se pode designar como o 
verdadeiro princípio básico, quer da «metáfora» linguística quer da mítica, e 
que é expresso pelo axioma pars pro toto.  
Este princípio, como se sabe, domina e impregna o conjunto do pensar 
mágico. (CASSIRER, 1985, p. 109) 

 

 

Isto é contrário ao que sucede no pensamento discursivo, próprio não de uma 

consciência religiosa mas de uma consciência lógica, na qual se verifica a preservação das 

identidades distintas dos conceitos, quer aquando da inclusão dos mesmos num conceito mais 

abrangente, quer na relação entre eles estabelecida a um mesmo nível. 

Mais uma vez, é impossível dispensar o regresso à clareza de Cassirer na distinção 

entre pensamento discursivo e pensamento mítico, este irmanado à apreensão linguística: 

 

 

No pensamento discursivo, a percepção individual é referida à totalidade do 
ser e do acontecer, ligando-se esta totalidade por fios cada vez mais finos e 
mais resistentes. Aqui [no pensamento mítico], porém, as coisas não são 
tomadas pelo que significam mediatamente, mas por sua aparência imediata, 
sendo apreendidas e corporificadas como pura actualidade. (CASSIRER, 
1985, p. 74) 

 

 

No âmbito do pensamento mítico-mágico, perdem importância a referência e a 

significação, processos mediatos, para ganhar relevo a transformação dos conteúdos 

projectados na consciência em formas vivas da existência – a concentração, a compressão, a 

intensificação da experiência das quais antes se falava. O conteúdo não é aqui alvo de uma 

dissecação analítica e de uma elucidação sistemática por parte da consciência; ao contrário, 

esta vai colocar-se diante do conteúdo mais numa posição receptiva do que propriamente 

transformativa, deixando-o irromper na sua força. Tal conteúdo não é desdobrado visando a 

clarificação da teia de relações sobre a qual possa assentar, mas aproximar-se-á de uma matriz 

sobre a qual a consciência irá repousar: 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  115 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Por conseguinte, aqui a palavra não exprime o conteúdo da percepção como 
mero símbolo convencional, estando misturado a ele em unidade 
indissolúvel. O conteúdo da percepção não imerge de algum modo na 
palavra, mas sim dela emerge. Aquilo que alguma vez se fixou numa palavra 
ou nome, daí por diante nunca mais aparecerá apenas como uma realidade, 
mas como a realidade. Desaparece a tensão entre o mero «signo» e o 
«designado»; em lugar de uma expressão mais ou menos adequada, 
apresenta-se uma relação de identidade, de completa coincidência entre a 
imagem e a coisa, entre o nome e o objecto. (CASSIRER, 1985, p. 75) 

 

 

Deste ponto de vista, o símbolo, a matéria que o ser humano, como animal 

symbolicum, vai moldando, é já, não um aspecto da realidade, mas a realidade mesma. 

Cassirer tenderá depois a sublinhar a ideia de que no regime do pensamento 

discursivo aliado à consciência lógica, fundo em que irão assentar os trabalhos de escopo 

técnico ou intelectual, irá perder-se a relação directa entre o ser humano e as coisas, que a 

linguagem primitiva, no âmbito de um pensamento mítico, não colocava em causa, sendo 

substituída por uma relação indirecta e como que degradada. Posteriormente, o autor parecerá 

apontar para a forma de esta relação indirecta não se afigurar como factor de degradação da 

relação entre o ser humano e as coisas no contexto do pensamento discursivo, em que as 

palavras abrem para algo de mediato, e não imediato: 

 

 

(...) a palavra tem que ser concebida, no sentido mítico, como ser substancial 
e como força substancial, antes que se possa considerá-la no sentido 
ideacional, como órgão do espírito, como função fundamental da construção 
e articulação da realidade espiritual. (CASSIRER, 1985, p. 79) 

 

 

Assim, e ainda em estrita referência à modalidade do pensamento discursivo, será 

legítimo dizer que neste as palavras só se acharão completamente aptas àquilo que é 

específico da consciência lógica, nomeadamente o estabelecimento de relações cada vez mais 

elaboradas entre conteúdos diversos, se em si mesmas estiver presente, de algum modo, a 

consciência da sua genealogia no tocante a um profundo enraizamento na modalidade do 

pensamento mítico, em que toma a preponderância a dimensão do encontro forte com o 

conteúdo da percepção e, em última análise, a consciência da impossibilidade de serem 

separadas (as palavras) de tal conteúdo vivo. Só partindo desse patamar é que as palavras se 

reencontrarão a si mesmas e terão em si presente todo o potencial subjacente à sua circulação 

no estrato da idealidade. Doutro modo, acontecerá um desenraizamento e uma reificação, em 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  116 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

que as palavras, perdendo-se das suas origens, se afastarão de si mesmas e deixarão de ser 

capazes de forjar a realidade espiritual para que tendem.  

 

 

4 LINGUAGEM E PENSAMENTO MÍSTICO 

 

 

Regressando ao acompanhamento do percurso seguido por Cassirer relativamente ao 

desenvolvimento da linguagem na sua íntima conexão com a consciência mítico-religiosa, 

assiste-se, segundo o autor, a uma alteração fundamental quando, de uma profusão de deuses, 

cada qual detentor de um nome que o identificava a um atributo, se passa à irrupção de deuses 

pessoais reunindo em si toda uma variedade de atributos outrora pertencentes a deuses 

distintos. Ora, estes atributos confundem-se com nomes, e esta profusão de nomes associada a 

um deus – o que Cassirer chama «polionimia» (CASSIRER, 1985, p. 90) –, revestindo-o de 

vastíssimo poder, será a condição para a emergência do deus pessoal. Nota-se, pois, como 

afirma Cassirer, que é graças à palavra que a configuração do deus se vai refinando. 

No entanto, vai dar-se um movimento diverso do da polionomia, ainda intimamente 

ligado ao dinamismo da própria linguagem. Se, por um lado, a linguagem procura a 

particularização, a determinação e a definição – sendo indissociáveis dessa tendência as 

configurações do «deus momentâneo» e de múltiplos deuses cada um dos quais associado a 

um atributo –, ela procura, por outro lado, a generalização. Apreendida a unidade da palavra 

no seio da própria linguagem – i.e., aquilo que, como palavra, produz e engendra, e o poder de 

que se reveste –, surgirá a tentativa de apreensão da unidade de uma concepção de divindade 

(processo no âmbito do qual fará sentido o mencionado fenómeno da polionimia). Porém, o 

pensamento mítico-religioso dará ainda mais um passo, para que se complete o seu ciclo 

evolutivo. Tal passo envolverá um ir além de todas as palavras no adivinhar de um «Ser» que, 

sendo impossível de circunscrever por meio de aspectos particulares, fica fora de toda a 

possibilidade de nomeação. Este é o patamar místico, para além do qual mais nenhuma 

possibilidade de diferenciação se desenha para o pensamento mítico-religioso. Este «Ser», 

embora para o pensamento discursivo não seja já um atributo, mas expressão de uma pura 

relação, é, para a consciência religiosa, o mais elevado atributo possível, resumo de todos os 

outros atributos particulares, e referido à própria «Palavra». Estabelece-se então aquela 

equação na qual «Ser» e «Palavra» são identificados: 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  117 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 

Só uma designação pode caber a este Deus, junto à que o qualifica como 
Criador do mundo, Formador de homens e deuses: a do Ser simplesmente. 
Ele engendra e não é engendrado, pare e não é parido, ele mesmo é o Ser, o 
Constante em tudo, o Permanente em tudo. Por isso, Ele «é desde o 
princípio», «é desde a origem» e tudo o que é, chegou a ser depois que Ele 
foi. Todos os nomes divinos isolados, concretos e individuais, foram aqui 
fundidos no único nome do Ser; o divino exclui todo o atributo particular, 
não pode mais ser descrito por nenhuma coisa e só pode ser predicado por si 
mesmo. (CASSIRER, 1985, p. 93) 

 

 

Não obstante, outros dois desenvolvimentos acontecerão a par desta nova 

configuração da divindade, já num patamar místico. Quando o sentido do divino se abre ao ser 

da Pessoa, para além do da coisa, o pronome pessoal agrega-se ao «Ser», daí derivando o «Eu 

Sou». Estamos aqui diante do monoteísmo puro, no qual vai entroncar-se a tradição judaico-

cristã. E Cassirer, explicando a importância deste passo na evolução da consciência religiosa, 

afirma: 

 

 

Só por meio desta transformação da existência objectiva no ser pessoal se 
eleva verdadeiramente o divino à esfera do «incondicionado», a um domínio 
que não pode ser designado por nenhuma analogia com uma coisa ou nome 
de coisa. De todos os meios da linguagem, só restaram as expressões 
pessoais, os pronomes pessoais, para a Sua designação: «Eu sou Ele»; «Eu 
sou o Primeiro e o Último», conforme está escrito nos livros proféticos. 
(CASSIRER, 1985, p. 94) 

 

 

O segundo desenvolvimento referido dá-se através da junção mais íntima das vias de 

contemplação religiosa centradas na dimensão do «Ser», abstracção das coisas em particular 

que encerra em si o que é comum a todas as coisas, e na dimensão do «Eu», abstracção das 

pessoas em concreto que engloba o que é comum à existência de todas as pessoas. Recorrendo 

aos termos da tradição hindu, Cassirer sublinha a ocorrência de uma identificação entre «Ser» 

e «Eu», Brahman e Atman, objecto e sujeito, resultando daqui um «Eu-mesmo». No entanto, 

porque agora a linguagem já não é capaz, como em anteriores etapas, de abranger a unidade 

entre sujeito e objecto, a consciência religiosa vai libertar-se do poder da palavra e da 

linguagem, abrindo-se mais marcadamente à esfera do transcendente, do impossível de 

alcançar pela palavra e pelo conceito. Surge a teologia negativa, caracterizada por um 

procedimento apofático que remete sempre para um «mais além» que, embora enraizado no 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  118 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

imanente, é inalcançável pela palavra humana: «The more God is in all things, the more he is 

outside them. The more He is within, the more without.» (M. ECKHART, cit. in HUXLEY, 

2004, p. 2). 

Cassirer, relativamente ao seu estudo deste desenvolvimento da consciência mítico-

religiosa a par do desenvolvimento da apreensão linguística, vai afirmar: 

 

 

Há, pois, no âmbito da percepção mítico-religiosa um «inefável» de 
diferentes ordens, um deles marca o limite inferior da expressão verbal, 
enquanto o outro representa o limite superior; entre ambos os confins, 
traçados pela própria natureza da expressão verbal, a linguagem pode agora 
mover-se livremente, exibir toda a riqueza e profusão concreta de seu poder 
de configuração. (CASSIRER, 1985, p. 97) 

 

 

Num estrato inferior da expressão verbal temos um «inefável» que corresponde à 

indeterminação, indiferenciação e inapreensibilidade do caos antes do surgimento da palavra. 

A palavra, nascendo, permitirá que o mundo externo se torne apreensível para a consciência 

humana. O acto da denominação gera a ordem, o cosmos, resgatando o ser humano do caos. 

Já num estrato superior, a linguagem dá-se conta dos seus limites, percebendo, por 

via do desenvolvimento da consciência lógica a par da consciência mítico-religiosa, a 

impossibilidade de comunicação da unidade entre sujeito e objecto intuída pela segunda. A 

comunicação da percepção de tal unidade, no limite, nunca será viável, pois o domínio dessa 

comunicação não poderá ser outro que o da consciência mítico-religiosa, mas a linguagem, 

não obstante, apontará, como que vigiando-se e dando em si mesma lugar ao que não pode ser 

dito, para a esfera transcendente e sobre-humana na qual se conservará a validade dessa 

percepção. 

No entanto, os grandes místicos continuarão a afirmar a viabilidade de uma certa 

experiência dessa não-dualidade, apesar da inexequibilidade da sua recolha no seio das 

palavras. No exame das condições de possibilidade deste tipo de experiências centrar-se-á, e. 

g., a Filosofia Perene, enquanto esforço de aprofundamento das grandes tradições místicas 

mundiais: 

 

 

(...) this teching is expressed most succintly in the Sanskrit formula, tat tvam 
asi ("That art thou"); the Atman, or immanent eternal Self, is one with 
Brahman, the absolute principle of all existence; and the last end of every 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  119 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

human being is to discover the fact for himself, to find out who he really is. 
(HUXLEY, 2004, p. 2) 

 

 

5 CONCLUSÃO: DO «PENSAR METAFÓRICO» À «PALINGENESIA DA 

LINGUAGEM» 

 

 

Regressando a Cassirer, e deixando o legado da escola perenialista, compreender-se-

á, após o excurso pela perspectiva do autor, a evolução simultânea e o entrelaçamento das 

esferas mítica e linguística, assentando sempre numa consciência mítico-religiosa e num pano 

de fundo marcado por motivos espirituais. O facto de este desenvolvimento assentar sobre leis 

espirituais análogas vai fazer Cassirer descobrir-lhes uma raiz comum, a do «pensar 

metafórico». Esta chave permitirá, segundo ele, compreender a unidade e a diferença dos 

mundos mítico e linguístico. A este propósito, é citado Max Müller: 

 

 

O homem, quisesse ou não, foi forçado a falar metaforicamente, e isto não 
porque não lhe fosse possível frear sua fantasia poética, mas antes porque 
devia esforçar-se ao máximo para dar expressão adequada às necessidades 
sempre crescentes do seu espírito. Portanto, por metáfora não mais se deve 
entender simplesmente a actividade deliberada de um poeta, a transposição 
consciente de uma palavra que passa de um objecto a outro. Esta é a 
moderna metáfora individual, que é um fruto da fantasia, enquanto que a 
metáfora antiga era mais frequentemente uma questão de necessidade e, na 
maior parte dos casos, foi mais a transposição de uma palavra levada de um 
conceito a outro do que a criação ou determinação mais rigorosa de um novo 
conceito, por meio de um velho nome. (MAX MÜLLER, cit. in CASSIRER, 
1985, pp. 103-104) 

 

 

Na conceptualização da fala das origens apresentada sobretudo como essencialmente 

metafórica, convém definir previamente o que se entende por metáfora: 

 

 

Pode-se tomar este conceito no sentido de que o seu domínio abrange tão-
somente a substituição consciente da denotação por um conteúdo de 
representação, mediante o nome de outro conteúdo, que se assemelhe ao 
primeiro em algum traço, ou tenha com ele qualquer «analogia». 
(CASSIRER, 1985, p. 104) 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  120 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

No entanto, esta não é ainda a metáfora que exprime o falar primordial, uma vez que 

a definição anterior pressupõe a existência das classes semânticas entre as quais vai ser 

operada a deslocação metafórica. A metáfora inseparável das origens da linguagem é aquela 

em que: «(...) acontece não apenas uma transposição para uma outra classe já existente, mas a 

própria criação da classe em que ocorre a passagem.» (CASSIRER, 1985, p. 106). 

Esta metáfora «radical» é a condição da verbalização mítica. De facto, linguagem e 

mito: 

 

 

(...) são ramos diversos do mesmo impulso de enformação simbólica, que 
brota de um mesmo acto fundamental e da elaboração espiritual, da 
concentração e elevação da simples percepção sensorial. Nos fonemas da 
linguagem, assim como nas primitivas configurações míticas, consuma-se o 
mesmo processo interior; ambos constituem a resolução de uma tensão 
interna, a representação de moções e comoções anímicas em determinadas 
formações e conformações objectivas. (CASSIRER, 1985, p. 106) 

 

 

Observa-se então que quer a linguagem quer o mito são tecidos de metáforas 

recheadas de vasta força espiritual. Tais metáforas concentram em si aquela intensificação da 

percepção sensorial que, como anteriormente se viu, se encontra na génese das produções 

linguísticas e míticas. 

À luz destas reflexões, pode observar-se que a metáfora mítica se distingue 

claramente da metáfora reconhecida pela retórica. Se esta última assenta fundamentalmente 

numa substituição, a metáfora mítica, à qual se pode, evidentemente, fazer remontar a 

metáfora de que se ocupa a retórica, avança, como também anteriormente foi notado, sobre o 

território da identidade. Assim se demonstra também a dimensão do papel que o ser humano 

desempenha na construção da realidade através da linguagem. O ser da coisa é resgatado do 

caos pela linguagem, inaugurando esta um cosmos, diferenciado na exacta margem do que é 

permitido pela natureza dos processos a partir dos quais a linguagem se tece: 

 

 

Pois, assim como o inominado nada «é» para a linguagem, tendendo a 
obscurecer-se por completo, do mesmo modo, tudo o que seja designado 
pelo mesmo nome, tem de apresentar-se simplesmente como algo similar. A 
semelhança do momento, fixada pela palavra, faz retroceder, cada vez mais, 
qualquer outra heterogeneidade do conteúdo da percepção, até levá-la, por 
fim, a dissipar-se completamente. Neste caso, também a parte se coloca no 
lugar do todo, torna-se mesmo e é o todo. Em virtude do princípio da 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  121 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

«equivalência», os conteúdos, que se nos afiguram como altamente 
diversificados, seja do ponto de vista da percepção sensorial imediata, seja 
do ponto de vista da nossa classificação lógica, podem ser tratados como 
iguais na linguagem, de maneira que todo o enunciado a respeito de um 
deles possa estender-se e transferir-se ao outro. (CASSIRER, 1985, p. 112-
113) 

 

 

Mito e linguagem acabarão por alimentar-se e enriquecer-se mutuamente, por força 

desse seu comum enraizamento na função metafórica da linguagem. Está-se em presença da 

metáfora como dinamismo constitutivo da linguagem, provindo daquele momento de 

contracção do que é dado por via perceptiva e partindo daí para a formação do conceito 

verbal. 

No entanto, convém não esquecer que a linguagem não estabelece pontes unicamente 

com o reino do mito (no seio da consciência mítico-religiosa), mas também com o reino do 

logos (no seio da consciência lógica). Apesar de não aprofundar a temática, Cassirer afirma, e 

é necessário atentar nisso, que as palavras, à medida que da linguagem se vai apoderando a 

consciência lógica, vão tendendo cada vez mais a reduzir-se a meros signos conceptuais: 

 

 

Se a linguagem deve realmente converter-se num veículo do pensamento, 
moldar-se numa expressão de conceitos e juízos, esta moldagem só pode 
realizar-se na medida em que renuncia cada vez mais à plenitude da intuição. 
Por fim, daquele conteúdo concreto de percepções e sentimentos que 
originariamente lhe era próprio, do seu corpo vivo, parece restar-lhe nada 
mais que um esqueleto. (CASSIRER, 1985, p. 115) 

 

 

Acontece aqui como que uma reificação da linguagem, como anteriormente referido, 

processo assente no facto de a linguagem se converter sobretudo em mediação e o seu uso 

propiciar uma relação eminentemente indirecta, e, por esse motivo, degradada, com o mundo 

externo. 

No entanto, Cassirer redescobre um domínio, o da arte e da poesia, em que as 

palavras, ainda que por sendas distintas daquelas percorridas nos primórdios da Humanidade, 

recuperam em larga margem a sua densidade original e, nessa medida, acabam como que por 

regressar a si mesmas: 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  122 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Há, porém, um reino do espírito no qual a palavra não só conserva o seu 
poder figurador original, como, dentro deste, o renova constantemente; nele, 
experimenta uma espécie de palingenesia permanente, de renascimento a um 
tempo sensorial e espiritual. Este regeneração efectua-se quando ela se 
transforma em expressão artística. Aqui torna a partilhar da plenitude da 
vida, porém, não mais se trata de uma vida miticamente presa e sim 
esteticamente libertada. (CASSIRER, 1985, p. 115) 

 

 

Dos vários tipos e formas de poesia existentes, Cassirer afirma que é na poesia lírica 

que melhor se observa este dinamismo essencial: 

 

 

O espírito vive na palavra da linguagem e na imagem mítica, sem ser 
dominado por esta nem por aquela. (...) O mundo da poesia separa-se de 
ambos os domínios, como um mundo da ilusão e jogo, mas precisamente 
nesta ilusão é que o universo do puro sentimento atinge a expressão e, assim, 
a sua plena e concreta actualidade. A palavra e a imagem míticas, que a 
princípio se erguiam diante do espírito como duro poder real, despojam-se 
agora de toda a realidade e eficácia; são apenas ligeiro éter, em que o espírito 
se move livremente e sem obstáculos. Esta libertação não se produz porque a 
mente abandona a casca sensorial da palavra e da imagem, mas porque as 
utiliza como órgãos e, com isso, aprende a entendê-las como elas são em seu 
fundamento mais íntimo, como formas da sua própria auto-revelação. 
(CASSIRER, 1985, p. 116) 

 

 

Achamo-nos, finalmente, diante de uma concepção da poesia como lugar de um 

reencontro da linguagem consigo mesma, de retorno à sua original fulguração, de contínuo 

engendramento de uma palingenesia dela mesma que acabará inevitavelmente por ter largas 

repercussões sobre o dinamismo interno do ser humano e sobre a sua forma de perceber e se 

situar no mundo. 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

 

CASSIRER, ERNST. Ensaio Sobre o Homem: Introdução à Filosofia da Cultura Humana. 
Lisboa: Guimarães Editores, 1960. 
 
CASSIRER, ERNST. Linguagem e Mito. 2ª ed.. São Paulo: Editora Perspectiva, 1985. 
 
HUXLEY, ALDOUS. The Perennial Philosophy. New York: HarperCollins Publishers, 2004. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  123 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  124 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

REFLEXÕES ACERCA DOS CURRÍCULOS EDUCACIONAIS E A FUNÇÃO DA 

EDUCAÇÃO 

 

 

Rodrigo Reis Lastra Cid* 

 

 

Resumo: 
O objetivo deste artigo é indicar qual a finalidade da educação e como isso implica 
modificações nos currículos da educação básica e nos métodos de orientação e avaliação de 
ensino. Partimos dos conceitos de capacidades e consenso sobreposto, criados 
respectivamente por Amartya Sen e John Rawls, e encontramos algo que podemos chamar de 
vida boa e o que significa melhoria de vida. Então, estabelecemos que a educação deve ter 
como função primordial capacitar o sujeito a levar uma vida boa em harmonia com o meio 
social. Para decidirmos se o currículo educacional básico cumpre essa função, partimos para 
uma análise das disciplinas escolares. Percebemos que tanto o currículo, quanto os métodos 
de ensino eram importantes para a realização da função da educação, e que a educação básica 
brasileira não consegue cumprir esses dois pontos satisfatoriamente, pois o currículo atual não 
capacita plenamente o indivíduo a levar uma vida boa e os métodos de ensino não são 
orientados e avaliados pedagogicamente por profissionais. Enfim, a conclusão que chegamos 
foi a de que precisamos de certas mudanças no currículo e nos métodos de ensino. 
 
 
Palavras-Chave: Educação, Avaliações, Orientações 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

A questão da melhoria da educação básica brasileira passa por dois aspectos 

principais: as técnicas de ensino do conteúdo e o próprio conteúdo. Se quisermos escolher 

currículos educacionais adequados, temos que ter uma forma adequada de fazer essa escolha e 

temos que ter em mente uma finalidade para a educação. O currículo educacional de um povo 

reflete o que o governo desse povo pensa que deve ser essa finalidade. Será que se nos 

perguntarmos sobre a finalidade da educação brasileira, baseados nas disciplinas obrigatórias 

do ensino básico (fundamental e médio), encontraremos algo que incentive aquilo que nós, 

como povo, pensamos que deve ser a finalidade da educação?  

                                                           
* Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto / Minas Gerais – Brasil, rodrigorlcid@ifac.ufop.br. 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  125 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Essas perguntas, e muitas outras semelhantes, rondam nossa mente quando pensamos 

sobre o rumo da educação brasileira ou sobre o que os nossos filhos estão aprendendo. Nos 

perguntamos se a escola será capaz de dar as bases para eles conseguirem viver bem e em 

harmonia com o meio social. A resposta que obtemos é algo semelhante a seguinte: a escola 

proporcionará os conhecimentos adequados para aqueles que quiserem competir e ter uma 

graduação. 

Isso não é uma resposta satisfatória à nossa pergunta. Devemos (1) dizer quais são as 

coisas que julgamos importantes para que um indivíduo consiga viver uma boa vida em 

harmonia com o meio social, e (2) nos questionar se o atual currículo escolar básico é feito 

para capacitá-lo a isso. Se for, nosso problema se encerrará por aí. Se não for (conforme 

penso), teremos que (3) sugerir um novo currículo educacional e indicar como ele influirá na 

vida dos indivíduos da forma que esperamos. 

 

 

2 A VIDA BOA E O AUMENTO DAS CAPACIDADES 

 

 

O ponto que deve ser esclarecido nesta seção é o que queremos dizer com vida boa. 

Pensamo-la baseados no conceito de consenso sobreposto de John Rawls(10) e no conceito de 

capacidades de Amartya Sen(11,12,13). O primeiro é um consenso sobre algo que pessoas com 

doutrinas de vida divergentes poderiam concordar; como, por exemplo, todos concordariam, 

independente da doutrina de vida que siga, que não faz parte da vida boa passar fome. O 

segundo, as capacidades, é o quanto uma pessoa é livre para realizar ações e estados de vida 

que ela tem razão para valorizar; esses estados e ações são chamados de funcionamentos. No 

conjunto dessas capacidades deve-se levar em conta tanto as capacidades individuais, quanto 

as facilidades externas (oportunidades). 

A partir de uma conjunção desses dois conceitos, podemos obter, na forma de um 

consenso sobreposto, a resposta sobre quais são as capacidades e funcionamentos que 

pensamos fazer parte de uma vida boa (como nos sugere Martha Nussbaum(5,8)). Assim, 

qualquer pessoa razoavelmente sensata, independente de sua concepção de bem, aceitaria que 

os funcionamentos e capacidades seguintes devem fazer parte da vida boa: 1. Estar 

alimentado e nutrido; 2. Estar saudável e não morrer prematuramente; 3. Ter um trabalho 

recompensador; 4. Ter habitação, saneamento básico, eletricidade e água; 5. Ter os 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  126 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

conhecimentos necessários para a vida em sociedade; 6. Agir livremente (sem barreiras legais 

desnecessárias); 7. Ter oportunidades de desenvolver as próprias potencialidades; 8. Participar 

da vida da comunidade; 9. Passar a capacidade de levar uma vida boa às gerações futuras. 

Isso nos dá uma idéia do que seria consensualmente uma vida boa, mas não do que 

seria melhorar de vida. Precisamos de um conceito deste tipo para que nossa tese possa levar 

em conta também as diferenças entre as vidas boas que as pessoas podem levar. Melhorar de 

vida, então, é o mesmo que aumentar as capacidades para realizar os funcionamentos que se 

tem razão para valorizar, ou seja, é ter mais liberdade substantiva. 

Quando pensamos, então, se o atual sistema de ensino básico brasileiro é capaz de 

favorecer ou incentivar que um indivíduo consiga ter uma vida boa em harmonia com o meio 

social, chegamos ao ponto de nossa análise curricular. 

 

 

3  ANÁLISE DO CURRÍCULO ESCOLAR BÁSICO BRASILEIRO 

 

 

Em primeiro lugar, creio que devemos nos atentar para quais são as disciplinas 

ministradas no ensino básico brasileiro: português, matemáticas, biologia, química, física, 

história, geografia, inglês/espanhol, filosofia/sociologia, educação física e, às vezes, 

música/artes. Entendemos o motivo de português, das línguas estrangeiras e das matemáticas 

básicas serem ensinadas. Um indivíduo tem de saber as linguagens básicas utilizadas na vida 

cotidiana para se relacionar bem com seu meio social e com o ambiente que o cerca. Biologia, 

química, física, geografia e história, além de fazerem parte do conhecimento científico geral 

que pensamos que todo indivíduo tem a obrigação e o direito de ter, podem dar a capacidade 

para um indivíduo adentrar a área das ciências naturais e humanas. O ensino de educação 

física e artes e/ou música podem contribuir para uma boa saúde, para uma melhor relação 

social, para a precaução com relação às drogas, entre outras coisas. E, finalmente, a filosofia e 

a sociologia podem levar a um aprimoramento do pensamento e do entendimento das 

movimentações socais. 

O que propomos aqui é que: se as práticas de ensino permanecerem as mesmas, as 

potencialidades para o aprimoramento pessoal que possuem as atuais disciplinas do ensino 

básico brasileiro não serão realizadas; e que, mesmo que realizemos essas potencialidades, 

isso não será o suficiente para formarmos um indivíduo capaz de viver uma boa vida em 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  127 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

harmonia com o meio social. Em nenhum momento queremos dizer que o currículo atual é 

absolutamente maléfico para os estudantes, mas que ele não cumpre plenamente o seu papel e, 

por isso, não provê uma boa educação. 

Queremos uma educação que forme indivíduos autônomos e que sabem resolver seus 

problemas dentro das regras estabelecidas para isso. Queremos um ensino que forme pessoas 

capazes de pensar, de solucionar problemas, de interferir na legislação e na administração 

pública, e de utilizar os órgãos de justiça para lidar com seus conflitos. Queremos indivíduos 

conscientes dos gastos públicos, dos impostos e das eleições. Queremos que os indivíduos 

tenham profissões recompensadoras. E queremos que, se algum indivíduo queira, ele tenha a 

possibilidade de formar e sustentar sua família, passando a vida boa adiante. 

Se isso é o básico que pensamos que um indivíduo deve ter, não há como os 

conhecimentos atualmente ensinados possam fazer com que ele o tenha. Neste ponto é 

comum ouvirmos uma tese que diz que, indiretamente, os conhecimentos ministrados nas 

escolas cumprem a função da educação. A resposta a isso é que essa conexão indireta entre os 

conteúdos escolares e a realização pedagógica só parece ser eficaz se for acompanhada de 

métodos pedagógicos eficientes; e não é o caso que a educação básica brasileira tenha 

métodos pedagógicos eficientes. 

Seria possível argumentar contrariamente e dizer que os métodos pedagógicos 

utilizados são eficientes. Entretanto, não é isso que mostram os maiores testes internacionais 

em educação, como o PISA, e nem é uma afirmação que tenha como ser provada, pois não há 

avaliação profissional dos métodos de ensino que são e que devem ser aplicados. E a falta de 

avaliação profissional junto com um currículo inadequado, além de nos impedir de saber 

como melhorar o ensino, não provê aos indivíduos as capacidades adequadas para a vida. 

 

 

4 UM ENSINO PARA A VIDA 

 

 

Anteriormente, falamos de dois problemas sérios da educação básica brasileira: a 

falta de avaliação profissional dos métodos pedagógicos e certa insuficiência do currículo 

escolar. Sobre a avaliação profissional, entendemos que sem ela não poderemos determinar 

como devemos ensinar os indivíduos para que atinjamos a finalidade da  educação.  



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  128 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Como dissemos antes, sem os métodos adequados, as potencialidades das disciplinas 

não se cumprem. Mas o que quero dizer agora é que, mesmo que tivéssemos os métodos 

pedagógicos adequados, o conteúdo do currículo educacional básico brasileiro não seria o 

suficiente para formar um indivíduo capaz de viver bem e em harmonia com o meio social. 

Um indivíduo imaginário, que passe por todo o ensino formal básico, ainda que aprenda todo 

o conteúdo que deve aprender e que absorva esse conteúdo da maneira que gostaríamos, não 

teria adquirido todas as capacidades que esperamos que um indivíduo tenha. 

Não percebemos de que forma as disciplinas ministradas atualmente podem ajudar 

uma pessoa a saber como utilizar a justiça, como interferir na legislação e na  administração 

pública, como resolver problemas comunitários, ou como obter um trabalho recompensador. 

Ela pode, sim, ajudar a formar pessoas com conhecimento das linguagens básicas linguagens, 

com uma maior visão de mundo e com algum conhecimento pré-científico. Mas afirmamos 

novamente: isto não é o suficiente. Aprendemos demais desse conhecimento pré-científico e 

aprendemos muito pouco dos conhecimentos úteis para a vida cotidiana. É incompreensível 

porque pensamos que são mais básicos os conhecimentos sobre logaritmos ou sobre o 

surgimento do Iluminismo do que os conhecimentos práticos da vida em sociedade. 

É verdade que o conteúdo do currículo educacional básico pode ajudar uma pessoa a 

passar no vestibular e ter acesso a empregos melhores, dando algum conhecimento geral 

básico e um conhecimento pré-científico mediano. Todavia, temos finalidades maiores para a 

educação. Mas que currículo deve refletir tais finalidades? 

Essa é uma pergunta importante e que só pode ser respondida (e, na verdade, 

facilmente respondida) se partirmos da finalidade que queremos alcançar com a educação e, 

daí, direcionarmo-nos para o currículo. Assim, se queremos um indivíduo que saiba e respeite 

as leis e seja capaz de legislar, ele deve ter aulas sobre leis; se queremos que ele saiba como 

interferir na administração pública, ele deve ter aulas sobre os mecanismos burocráticos da 

administração pública e sobre influências político-econômicas; se quisermos que os 

indivíduos formados consigam solucionar problemas, sejam eles pessoais ou sociais, teremos 

que dar-lhes o conhecimento e a prática de solucionar vários tipos de problemas; se quisermos 

que as pessoas adquiram trabalhos recompensadores, precisamos lhes dar aulas das mais 

diversas funções e condições para que com elas as pessoas consigam viver suas vidas 

dignamente; e, finalmente, se quisermos que essas pessoas tenham a capacidade de passar 

uma vida boa para posteridade, temos que lhes dar  todas as outras capacidades anteriormente 

citadas e as capacidades que as disciplinas atuais pretendem estimular. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  129 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

O modo de ensinar a solucionar problemas leva-nos a pensar que a educação não 

deve se focar apenas nos conhecimentos, mas deve também levar em conta as habilidades 

práticas a serem adquiridas pelos alunos. O que queremos dizer é que não adianta muita coisa, 

por exemplo, saber qual é a função dos juízes e deputados, mas que é um absurdo não ter a 

habilidade prática para lidar com os problemas sociais envolvendo juízes e deputados. Para 

lidarmos com a necessidade de ensinarmos habilidades devemos conectar as escolas com, por 

exemplo, instituições públicas, ONGs e empresas sócio-ambientalmente responsáveis, a fim 

de obter as estruturas educacionais para o aprendizado profissional e para a ambientação 

social dos indivíduos. 

 

 

5 CONCLUSÃO 

 

 

Em resumo, pretendemos com este artigo encontrar uma solução para o problema de 

saber como podemos melhorar a educação. Partimos de um consenso sobreposto com relação 

à vida boa, à melhoria de vida e nos direcionamos à finalidade primordial da educação e aos 

meios para atingir esse fim. Vimos que uma vida boa é aquela com certas capacidades e 

funcionamentos que julgamos importantes para qualquer vida, e que a finalidade da educação 

deve ser justamente tornar o indivíduo capaz de ter uma vida boa em harmonia com o meio 

social. 

Daí, então, pudemos mostrar que os métodos pedagógicos, além de indicarem 

resultados insatisfatórios, não são avaliados profissionalmente; e que as disciplinas básicas 

escolares são insuficientes para alcançar a finalidade da educação, por não nos suprirem com 

todas as capacidades básicas para conseguirmos levar uma vida boa. Sobre os primeiros, 

verificamos que poderíamos obter uma solução se passássemos a utilizar avaliações e 

orientações metapedagógicas (sobre o método de ensino dos professores) profissionais. Sobre 

a insuficiência, pensamos que poderíamos substituir ou suplementar (de acordo com o tempo 

escolar dos alunos) as disciplinas por aulas teóricas e práticas de coisas mais úteis à vida 

cotidiana, como o acesso à justiça, a interferência na administração pública e a solução de 

problemas sociais.  

Refletir sobre isso nos levou a pensar que o ensino não deve estar voltado apenas à 

aquisição de conhecimentos teóricos, mas também à aquisição de habilidades práticas, de 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  130 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

acordo com esses mesmos conhecimentos e com os funcionamentos e capacidades que 

aceitamos como parte da vida boa. Apenas se, em educação, ensinarmos os conhecimentos e 

habilidades adequados, tivermos os bons meios para isso, e a capacidade de avaliar e 

aprimorar nossos métodos e disciplinas, conseguiremos formar pessoas capazes de viver bem 

e em harmonia com o meio social. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

01. BUCHMANN, Claudia & Emily Hannum. “Education and Stratification in Developing 
Countries: A Review of Theories and Research”. Annual Review of Sociology: vol. 27, 2001. 
                                                                                                                 
02. CID, Rodrigo. O Conceito de Razoabilidade na Democracia in “Seminário Internacional 
de Ética e Direitos Humanos”; Ouro Preto: Núcleo de Direitos Humanos da UFOP, 2007. 
 
03. DAVIES, Ian & Setephen Gorard & Nick McGuinn. “Citizenship Education and 
Character Education: Similarities and Contrasts”. British Journal of Educational Studies: vol. 
53, n. 3, 2005. 
 
04. FETTERMAN, David. “Empowerment Evaluation: Building Communities of Practice and 
a Culture of Learning”. American Journal of Community Psycology: vol. 30, n. 1, 2002. 
 
05. GARRETT, Jan (2008). Martha Nussbaum on Capabilities and Human Rights. Arquivo 
eletrônico encontrado em: http://www.wku.edu/~jan.garrett/ (acessado: 07/07/08) 
 
06. HUNT, F. J. “The Study of Education in Society: Education and Development”. 
Comparative Education Review: vol. 13, n. 2, 1969. 
 
07. MOSES, Michele (2001). “Affirmative Action and the Creation of More Favorable 
Contexts of Choice”. American Educational Research Journal., vol. 38, n. 1. 
 
08. NUSSBAUM, Martha (2003). Beyond the Social Contract: Capabilities and Global 
Justice. Arquivo eletrônico encontrado em: http://cfs.unipv.it/sen/papers/Nussbaum.pdf 
(acessado: 07/07/08) 
 
09. PETERSON, Gary & Robert Stakenas (1981). “Performance-Based Education: Method 
for Preserving Quality, Equal Opportunities and Economy in Public Higher Education”. The 
Journal of Higher Education: vol. 52, n. 4. 
 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  131 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

10. RAWLS, John (1999). O Direito dos Povos; tr. Luís Carlos Borges. São Paulo: Martins 
Fontes, 2001. 
 
11. SEN, Amartya. “The Standard of Living”. Tanner Lectures on Human Values. Clare Hall: 
Cambridge University Press, 1985. 
 
12. ______ . Desigualdade Reexaminada; tr. Ricardo Doninelli Mendes. Rio de Janeiro: 
Record, 2001. 
 
13. ______ . Desenvolvimento como Liberdade; tr. Laura Teixeira Motta. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2000. 
 
14. ______ . Basic Education and Human Security. Kolkata: Commission on Human 
Security, UNICEF, the Pratichi Trust, e Harvard University, 2002. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  132 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

RANCIÈRE,  Jacques. La fable cinematographique. Paris: Seuil, 2001.  245 p. 

 

 

Eduardo Pellejero* 

 

 

A tentativa eisensteinianna de opôr às fábulas do passado (onde as ideias ganham 

corpo na construção de uma intriga) a tradução directa de uma ideia em signos-imagens, a 

aposta languiana de um modo crítico da mimesis contra a utopia anti-mimética dos 

vanguardistas dos anos 20 (contra o imperativo de Artaud, haveria que dizer, de alcançar 

directamente o sistema nervoso), a oposição da moral da obra à moral da fábula em Anthony 

Mann, a postulação de Godard do primado das imagens sobre as intrigas. Essas vastas 

oposições formais falam bem mais forte do livro de Rancière que a transposição de Murnau 

do Tartufo de Molière em cinema mudo, a discreta procura de Nicholas Ray para desfazer 

esse contínuo perceptivo pelo qual a novela dos anos 30 acreditava apropriar-se da 

sensorialidade da imagem móvel ou a ficcionalização da memória que operam os 

documentários de Marker (talvez a mais original e mais conseguida peça desta antologia78).  

Por cima da aparente diversidade dos autores e dos problemas tratados (o volume é 

uma soma de ensaios já publicados), uma constatação obsessiva atravessa a prosa crítica de 

Rancière: «o cinema não é a arte da evidência visual que celebraram os estetas dos anos 60» 

(p. 128), senão «a literalização de uma ideia secular da arte e a sua refutação em acto (...) A 

fábula cinematográfica é uma fábula contrariada» (p. 18-19)79. 

Contra a assunção vitoriosa de um cinema que se reconhecia como a arte capaz de 

expressar finalmente a verdade da vida, Rancière repara que o cinema «não é simplesmente o 

nome de uma arte cujos procedimentos se deduziriam da sua matéria e do seu dispositivo 

                                                           
* Universidade de Lisboa, Lisboa – Portugal, epellejero@hotmail.com. 
 
78 Analisando a obra de Marker, com efeito, Rancière, brinda-nos o esboço de uma pequena ontologia da 
memória, não já como conjunto de recordações numa consciência, senão como arranjo de signos, traços e 
monumentos, cujo agenciamento se encontraria permanentemente em jogo como obra de ficção («La mémoire 
est œuvre de fiction», p. 205). Esta ideia, segundo a qual a ficção aparece como produtora de história, conheceu 
uma sorte particular nos Estados Unidos, onde Rancière deu cursos durante vários anos, e onde encontra, por 
outra parte, um eco afortunado na releitura da cinematografia norte-americana contemporânea que propõe Robert 
Burgoyne, devedora por outra parte da genealogia foucaultiana e da fabulação deleuziana (cf. Robert Burgoyne, 
Film nation: Hollywood look at U.S. history, London, University of Minnesota Press, 1997).  

79 Cf. Rancière, La fable cinematographique, p. 17: «A ‘passividade’ da máquina, destinada a completar o 
programa do regime estético da arte, presta-se também a restaurar a velha potência representativa da forma 
activa que comanda a matéria passiva que um século de pintura e de literatura se havia dado a subverter. E, com 
ela, é toda a lógica da arte representativa que se vê restaurada». 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  133 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

técnico próprios» (p. 11), senão apenas um nome da arte, cuja significação atravessa as 

fronteiras das artes (e as das épocas).  

Uma tese fundamental encontra-se por detrás desta avaliação intempestiva: a 

negação da modernidade como categoria crítica em proveito da postulação alternativa do 

conceito de «regime estético da arte» (tese que Rancière trabalhava fazia alguns anos e que 

em 2000 já havia formalizado sistematicamente no seu livro Le partage du sensible: 

esthétique et politique80). A modernidade cinematográfica –esta cesura que oporia, ao cinema 

clássico do laço narrativo entre as imagens, um poder autónomo da imagem, da qual seriam 

testemunhos exemplares a cinematografia de Rossellini e de Welles– é uma categoria vazia de 

sentido, ou, ao menos, desinteressante. O cinema, a fábula cinematográfica (como prefere 

chamá-la Rancière) compreende-se melhor a partir da sua pertença  ao regime estético da arte 

(p. 23).  

Que o regime estético da arte se defina, o mesmo que a modernidade, por oposição a 

outro regime (representativo), não deve ocultar o deslocamento crítico da distinção, «porque a 

identificação da arte não se faz já no seio das maneiras de fazer, senão pela distinção de um 

modo de ser sensível próprio aos produtos da arte»81. O regime estético da arte não implica, 

assim, uma sucessão dialéctica de nenhum tipo, senão uma potência heterogénea que habita 

todos os seus objectos (do tipo «intenção do inintencional»).  

O cinema inscreve-se inteiramente neste regime que opõe, ao modelo representativo 

das acções encadeadas e dos códigos expressivos apropriados aos objectos e às situações, uma 

potência original da arte que contradiz as expectativas das que o objecto ou a história são 

portadores. Os seus objectos admitem, neste sentido, sempre uma dupla leitura, um trabalho 

de des-figuração ou de re-disposição dos seus elementos, que desfaz os conjuntos da ficção e 

dos quadros representativos para fazer aparecer «a aventura da matéria sob os objectos da 

figuração» (p. 15-16)82.  

Agora, esta tese, que despertava pouca resistência (como pouca adesão) nas suas 

anteriores formulações, ganha subitamente uma dimensão inesperada ao ser levantada no 

âmbito do cinema. A razão é de imediata evidência. A tese, e em geral os ensaios que 

constituem La fable, estão construídos a partir de uma ruidosa polémica com a obra em dois 

                                                           
80 Jacques Rancière, Le partage du sensible: esthétique et politique, Paris, La fabrique, 2000. 
81 Jacques Rancière, Le partage du sensible: esthétique et politique, p. 31. 
82 Cf. Rancière, La fable cinematographique, p. 15: «Este trabalho de desfiguração era já o que conduzia os 
críticos da arte do século XIX –Goncourt entre outros– quando extraíam das cenas religiosas de Rubens, as cenas 
burguesas de Rembrandt ou as naturezas mortas de Chardin, a mesma dramaturgia em que o gesto do pintor e a 
aventura da matéria pictural eram chamados a cena, relegando para segundo plano o conteúdo figurativo dos 
quadros». 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  134 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

volumes de Gilles Deleuze (Cinéma 1: L’image-mouvement y Cinéma 2: L’image-temps)83. É 

Deleuze, com efeito, que funda a ruptura entre as duas idades do cinema numa «rigorosa 

ontologia da imagem cinematográfica» (as palavras são de Rancière)84.  

Procurando pôr em questão a ideia de modernidade, Rancière aplica-se então a minar 

a constatação deleuziana de que a imagem-tempo fundaria um cinema moderno opondo-se à 

imagem-movimento (coração do cinema clássico), a partir da ruptura do laço sensorio-motor 

que a tragédia da segunda guerra mundial teria desencadeado. E, em princípio, a objecção 

parece estar cuidadosamente levantada: «Clara no seu enunciado, a divisão se obscurece 

desde que se entra no exame das duas questões que levanta. Como pensar, em primeiro lugar, 

a relação entre uma ruptura interna à arte das imagens e às rupturas que afectam a história em 

geral? Como reconhecer, em seguida, no concreto das obras, as marcas desta ruptura entre 

duas idades da imagem e dois tipos de imagens?» (p. 146). 

A tese de Rancière é a de que as situações ópticas e sonoras puras descritas por 

Deleuze não são «a essência redescoberta da imagem», senão apenas o produto de operações 

com que o cinema organiza a contrariedade dos seus poderes. Tese que se desdobra, ao longo 

dos ensaios reunidos no livro, numa série de (contra)exemplos minuciosamente 

transvalorados na sua significação e no sentido do seu funcionamento.  

Assim, as situações de rarefacção narrativa que põe em cena Rossellini deixam de 

constituir situações de impossibilidade de reagir, de coordenar o olhar e a acção (como 

pretende Deleuze), para passar a ser cenas onde o movimento é desviado pela imposição de 

outro movimento: «o zelo das personagens por atirar-se na armadilha traduz a vontade do 

cineasta em precipitá-los o mais rápido possível para o único que lhe importa: o encontro dos 

elementos antagónicos, o choque puro dos extremos (...) Nada que ver com a incapacidade 

deleuziana para responder, nem com o são vigor que é acordado atribuir às mulheres do povo. 

É, antes, uma criatura que rompe as suas correntes para atirar-se aí onde a chama o desejo do 

seu criador (...) O que pretende marcar aqui é a exacta concordância de um surgimento ético e 

de um traço estético» (p. 166-167). 
                                                           
83 A polémica, com efeito, vai muito para além do ensaio explicitamente dedicado à problematização da 
tipologia deleuziana, e atravessa muitos dos ensaios, contaminando-os de uma polémica nem sempre necessária 
para o desenvolvimento dos conceitos. Assim, no texto dedicado à loucura de Eisenstein, Rancière questiona-se 
sobre o século em que vivemos, para sentir tanto prazer vendo Titanic com o nosso Deleuze no bolso (?). E, no 
ensaio dedicado a Fritz Lang, contrapõe a fábula teórica deleuziana de uma América dos irmãos e irmãs, fundada 
sobre a destituição da imagem do pai, à contra-utopia de Fritz Lang: «o mundo dos grandes irmãos não é a 
‘grande estrada’ dos órfãos emancipados. É, ao contrário, o mundo sem escapatória» (p.84). Deleuze é figura 
recorrente, do mesmo modo, ainda que já mais previsivelmente, nos ensaios dedicados a Rossellini, a Anthony 
Mann e a Nicholas Ray. 

84 Cf. Rancière, La fable cinematographique, p. 145: «Às intuições justas às aproximações teóricas do filósofo 
de ocasião que era André Bazin, Deleuze teria dado o seu fundamento sólido: a teorização da diferença entre 
dois tipos de imagens, a imagem-movimento e a imagem-tempo». 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  135 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Ou, ainda mais claramente, retomando os westerns de Anthony Mann, Rancière vê as 

necessidades ficcionais desse cinema narrativo e popular por excelência serem subvertidas por 

uma distância essencial, fruto das incessantes acções do herói (que nunca está quieto), 

fazendo da «perfeição do esquema sensorio-motor» a chave para pôr em questão a 

consistência da intriga (e o mesmo havia que dizer das personagens de Nicholas Ray, que têm 

sempre algo para fazer: «a sua presença ausente enreda de entrada a bela oposição deleuziana 

entre a funcionalidade da imagem-acção e a potência expressiva da imagem-afecção» (p. 

131)).  

Mas Rancière não se limita a reinterpretar os casos deleuzianos. Retomando uma 

objecção de 1996, feita no contexto da literatura85, Rancière volta contra Deleuze a pretensão 

de fazer uma história do cinema no sentido de uma história natural, isto é, uma tipologia das 

imagens enquanto signos, para além da sua potência simbólica. O mesmo Deleuze, com 

efeito, não assinalaria a ruptura do laço sensorio-motor na própria natureza das imagens, 

senão apenas numa construção feita a partir da representação que estas conduzem ou das 

histórias que contam: «A ‘paralisia’ destas personagens define um dado ficcional, uma 

situação narrativa. E não se vê de que modo os seus problemas motores ou psicomotores 

impedem às imagens de encadear-se e à acção de avançar (...) A lógica da imagem-

movimento não está para nada paralisada pelo dado ficcional. Há que considerar, então, que 

esta paralisia é simbólica, que as situações ficcionais de paralisia são tratadas por Deleuze 

como simples alegorias para emblematizar a ruptura da imagem-acção e o seu princípio: a 

ruptura do laço motor» (p. 155).  

A conclusão de Ranciére não se faz esperar: se Deleuze tem necessidade de 

alegorizar esta ruptura sob a forma de conjuntos ficcionais é porque a mesma é impossível de 

encontrar como diferença efectiva entre tipos de imagem (trata-se de uma ruptura puramente 

ideal). A modernidade é uma categoria de reduzido interesse porque nem sequer é possível 
                                                           
85 Cf. Rancière, «Deleuze e a literatura» (a tradução é de Ana Lúcia Oliveira); texto apresentado nos «Encontros 
Internacionais Gilles Deleuze», no Colégio Internacional de Estudos Filosóficos Transdisciplinares, na UERJ, 
nos dias 10, 11 e 12 de Junho de 1996 (o texto está disponível na net): «Tudo ocorre como se Deleuze, para 
recusar qualquer reintegração da revolução molecular nos esquemas da representação e para dar cabo da 
contradição entre a autonomia e a heteronomia, fosse levado a uma concepção performativa da literatura que a 
remete à lógica designada por Hegel como a do simbolismo. Face a uma literatura que anula seu princípio ao 
realizá-lo, Deleuze escolhe uma literatura exemplar e um discurso exemplar sobre a literatura: um discurso em 
que a literatura mostra sua potência, correndo o risco de só mostrar sua fábula ou sua alegoria, um discurso em 
que é possível mostrá-la fazendo sua operação. Mas mostrar sua operação significa, na maioria das vezes em 
Deleuze, focalizar a análise na figura de um operador. Isso significa, retomando as oposições da poética 
aristotélica, centrar o texto literário no personagem em detrimento da ação, fazer do personagem o motor da 
fábula. (...) Deleuze quer substituir um solo por outro, um solo idealista alemão por um solo empirista inglês. 
Entretanto esses retornos aparentemente surpreendentes de uma metafísica abertamente schopenhaueriana e de 
uma leitura francamente simbolista das obras mostram que algo vem contrariar essa simples substituição, impor, 
no lugar da inocência vegetal das multiplicidades, uma nova figura de luta entre dois mundos, conduzida por 
personagens exemplares». 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  136 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

marcar materialmente nas imagens os seus rasgos distintivos; apenas contamos com a sua 

ideia e com as suas metáforas mais ou menos conseguidas em algumas cinematografias 

privilegiadas. Mais interessante, mais razoável, mais produtivo também, será então propor 

outra categoria para pensar o cinema e dar um modelo ao seu pensamento. Rancière propõe-

nos a sua: regime estético da arte. 

A aposta de Rancière é grande. Não aspira simplesmente a mudar um modelo por 

outro. Pretende que o novo modelo explique inclusive o funcionamento do anterior. A fábula 

contrariada do cinema, que se reconhece sobre o horizonte do regime estético da arte, presta a 

sua lógica à fábula filosófica e, em última instância, à do pensamento em geral: «Fazer um 

filme sobre o corpo de outro foi o que não deixaram de fazer, de Jean Epstein até nós, os três 

personagens que o cinema reúne: os cineastas «que põem em cena» guiões nos quais podem 

não ter nenhuma parte, os espectadores para os que o cinema é assunto de recordações 

complexas, os críticos e os cinéfilos que compõem uma obra de formas plásticas puras sobre o 

corpo de uma ficção comercial. É também o que fazem os autores das duas grandes somas que 

quiseram resumir a potência do cinema: os dois volumes de Cinéma de Deleuze e os oito 

episódios de Histoire(s) du cinéma de Godard» (p. 12)86. 

Desde esta perspectiva, não há diferença de natureza entre a imagem-movimento e a 

imagem-tempo, nem diferença histórica que justifique falar de duas idades do cinema, senão 

apenas dois pontos de vista sobre a imagem (ou, melhor, a crise histórica ligada à segunda 

guerra mundial não tem consequências sobre a natureza das imagens cinematográficas nem se 

projecta sensivelmente sobre a história do cinema): «A ruptura está sempre por vir, como um 

suplemento de intervenção que é ao mesmo tempo um suplemento de desapropriação» (p. 

158). 

Mas isto não é apenas uma deficiência da leitura que Deleuze faz do cinema, senão 

que constitui a essência da arte no regime estético, onde toda a actividade deve tornar-se 

sempre passividade e, reconhecendo-se nesta passividade, ser contrariada novamente (p. 159).  

Com tantas voltas, acabamos por perder-nos um pouco. A que pode dever-se, ao fim 

e ao cabo, a persistente reserva que Rancière mostra ante o trabalho de Deleuze, quando este 

não faz mais que realizar o que o mesmo impõe à arte –e ao pensamento da arte– como tarefa: 

                                                           
86 Cf. Rancière, La fable cinematographique, pp. 12-13: «Deleuze apresenta uma ontologia (...) Mas a 
dramaturgia desta restituição ontológica opera-se, como a dramaturgia da origem em Epstein ou Godard, por 
retenção dos dados da ficção. A perna paralisada de Jeff em A janela indiscreta ou a vertigem de Scottie em 
Vertigo encarnam a «ruptura do esquema sensorio-motor» pela qual a imagem-tempo se separa da imagem-
movimento. (...) A fábula pela qual o cinema diz a sua verdade retém as histórias que as suas telas contam». 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  137 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

«transformar o contínuo da imagem-sentido numa série de fragmentos, de postais, de lições» 

(pp. 191-192)? 

Na sua voluntariosa vocação crítica, La fable cinematographique pode não ser 

propriamente uma fábula, como a obra deleuziana87, mas nem por isso deixa de aparecer-nos 

atravessada de contrariedades. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
87 Cf. Rancière, La fable cinematographique, pp. 84. 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  138 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

HEIDEGGER, M. A preleção (1929): que é Metafísica? In: ______. Conferências e 
escritos filosóficos. Trad.  Ernildo Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1983.  p. 35-44 (Os 
Pensadores). 
 

 

Jorge dos Santos Lima* 

 

 

O escrito de Heidegger O que é Metafísica? na sua preleção é composto de três partes: a) 

desenvolvimento de uma interrogação metafísica; b) a elaboração da questão; c) a resposta à 

questão. Aqui, nesta análise,  limitar-se-á em apresentar cada uma dessas partes ao mesmo 

tempo em que se faz algumas considerações explicativas sobre as conclusões alcançadas por 

Heidegger. 

Antes de iniciar a primeira parte, Heidegger faz uma rápida introdução na qual diz de 

imediato que, mesmo sabendo que se espera um tratamento direto da questão - o que é 

metafísica? - ele vai tratar de outra coisa que, no entanto, é uma questão de dentro da 

metafísica. Heidegger ainda não diz qual é a questão, mas enfatiza que é preciso estar dentro 

da metafísica para melhor possibilitar a apresentação desta, tal como ela é em si mesma. (p. 

35) 

Quando começa a primeira parte, explica o porquê de adotar uma questão diferente 

da questão que dá título ao escrito. Ele diz: "toda questão metafísica abarca sempre a 

totalidade da problemática metafísica" (p. 35), ou seja, para responder o que é metafísica, 

precisa-se apenas abordar uma questão originariamente no seio da metafísica. O termo 

“totalidade” não se refere apenas ao saber metafísico, mas refere-se ao próprio interrogador 

que está inserido nesta "totalidade" e tudo o mais, por isto, quem questiona, também, está 

implicado na questão. Desse modo, Heidegger coloca no interior de seu discurso a "existência 

do homem" (p. 35-36). No caso desse seu escrito, a existência do homem pesquisador, 

professor ou estudante. 

Uma existência que está determinada pela pesquisa científica, isto é, pela ciência. 

Ciência? Sim, no desenvolvimento da interrogação metafísica, Heidegger, segue expondo a 

situação da ciência para poder chegar à questão dentro da metafísica. Afinal, a ciência é que 

determina a existência do homem interrogador, ao menos tem se mostrado desse modo. 

                                                           
* Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal / Rio Grande do Norte – Brasil, prof.jorge@ufrnet.br.  
 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  139 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

As ciências se expandem numa multiplicidade de áreas de saber científico, cada uma 

com suas especialidades. Nesse processo de expansão a ciência sempre se direciona ao 

encontro com algo no mundo, o que Heidegger chama de ente, ou seja, ao encontro com o 

ente. Há uma procura de seu ente para "transformá-lo em objeto de investigação e 

determinação fundante" (p.36), pois uma vez que é objeto de uma ciência, o ente surge como 

seu fundador. Assim, a ciência se põe a busca do ente e, apesar de outros saberes não 

científicos (pré e extra-científicos) também realizarem esta busca, é ela (ciência) que dá, "de 

um modo que lhe é próprio" (p. 36), a primeira e ultima palavra sobre a própria coisa. Esse 

direcionamento das ciências para o ente vem sendo trilhado desde a filosofia antiga, o que 

exige a fundação das ciências no ser. Portanto, a existência humana definiu como escolha 

livre o modo de expressão comportamento científico. 

Heidegger não diz que a ciência não tem valor para a existência humana, antes, 

informa que o comportamento científico possui determinadas características que quando são 

compreendidas "trazem, em sua radical unidade, uma clara simplicidade e severidade do ser-

aí, na existência científica" (p. 36). Quais são essas características? São: a referência ao 

mundo; o comportamento do homem que a rege; e a irrupção do homem como o ente que se 

ergue em meio a totalidade do ente. A "referência ao mundo" é o que têm caracterizado a 

ciência no fato de que ela se propõe a direcionar-se sempre ao ser pela sua apreensão e 

dominação na medida em que domina um objeto de pesquisa; o "comportamento do homem" 

é o elemento definidor do "fazer ciência", pois quem define os parâmetros deste "fazer" é o 

próprio homem; e a "irrupção", portanto, dá-se no homem ao fazer ciência porque, assumindo 

tal comportamento, o homem, que é um ente inserido na totalidade do ente, emerge dessa 

totalidade para descobrir "o ente naquilo que é em seu modo de ser". Assim, o homem, 

envolvido na existência científica, manifesta-se na busca do ser. Mas, este voltar-se ao ser, 

para Heidegger, têm seguido estradas estranhas desde Platão. 

A ciência se preocupou com o ente e, na tentativa de fugir ao que estava além do 

ente, ela procurou menosprezar tudo o que se aproximava de uma possível negação do ente 

investigado. Então, o cientista diz: "Pesquisado deve ser apenas o ente - e nada mais; somente 

o ente e além dele - nada; unicamente o ente e, além disso - nada" (p. 36). Desse modo, a 

ciência sempre se caracterizou pelo direcionamento ao ente, mas há outra coisa que está 

presente neste direcionamento, é que, quando corre atrás do ente, a ciência foge do que seria 

para ela, o "elemento nadificante" do ente. Porém, este elemento, ele está implicado na 

própria busca da ciência, ele é o "nada". Os cientistas têm rejeitado e abandonado esse "nada". 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  140 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Para Heidegger, o comportamento científico ao olhar para o ente, não deve ser "apenas", 

"somente", "unicamente" para o ente, mas deve atentar-se para o nada.  

A referência ao mundo segue não apenas para o ente, mas ao ente e nada mais; o 

comportamento recebe sua orientação não somente do ente, mas do ente e "além dele nada"; 

na irrupção do homem ao fazer ciência, acontece a discussão investigadora não unicamente do 

ente, mas do "ente e além dele nada". Destarte, Heidegger percebe que o "nada" está inserido 

na existência científica e, por isso, deve ser levado em consideração uma vez que o homem 

pesquisador, professor, estudante, têm a pretensão de apoderar-se dessa existência. A ciência, 

no entanto, sabe do nada, as afirmações sobre o direcionamento ao ente demonstram esse 

"saber", porém, faz vistas grossas sobre o "nada" e procura não querer saber do nada. 

Portanto, a existência do homem determinada pela ciência cria um paradoxo que leva a 

seguinte interrogação: "Que acontece com este nada?" (p. 36). Desse modo, Heidegger 

alcança uma interrogação metafísica e é necessário, agora, apenas reformular melhor a 

questão.  

Heidegger desenvolve sua interrogação metafísica ao questionar as preocupações da 

ciência. Se a ciência dá ao nada um lugar além do ente, este nada transcende o ente e se tudo 

que transcende o ente é uma questão metafísica, o nada surge como uma questão metafísica. 

Nesse contexto, a segunda parte de O que é Metafísica? preocupa-se com a elaboração da 

questão do nada enquanto uma questão metafísica. 

Na elaboração da questão do nada como uma questão que está dentro da metafísica, 

Heidegger observa que seu estudo tem a intenção de indicar se é possível ou não dar uma 

resposta que demonstre as possibilidades de problematizar o nada e, neste caso, em que lugar 

pode-se encontrá-lo. 

A ciência admite o nada, mas trata-o com rejeição como um inexistente. Esta rejeição 

acontece porque dizer que o nada "é", é, a saber, contraditório. Como o nada pode "ser", se o 

nada é não ser? Pensar, é sempre pensar alguma coisa, diz Heidegger, então como é possível 

pensar o nada? Se o pensamento fosse forçado a pensar o nada, entraria em autodestruição, 

por agir contra sua própria essência. O pensamento entraria em contradição. Assim, o 

princípio da não contradição, apresentado na lógica como princípio racional, "regra 

fundamental do pensamento a que comumente se recorre" (p. 37), invalida a possibilidade de 

pensar o nada. Não se pode pensar que o nada é, pois se estaria transformando ele em objeto, 

em ente, mas o nada não é ente. O nada é nada de ente. 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  141 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

Heidegger reconhece que seguindo por esse caminho em que a lógica dá a ultima 

palavra é impossível pensar e elaborar uma questão sobre o nada. E surge esta impossiblidade 

porque a lógica, que é a lógica aristotélica, coloca-se como a última instancia de julgamento 

sobre o que pode e não ser colocado como questões de pensamento. O entendimento seria 

apenas o meio e o pensamento o caminho para se chegar ao nada. Nesse sentido, quando se 

questiona sobre o nada é forçoso tirar os princípios da lógica de seu poder que detém a ultima 

palavra, e deixar o entendimento dominar essa questão, pois só o entendimento permite 

determinar e colocar o nada como um problema, "ainda que fosse como um problema que se 

devora a si mesmo" (p. 37). Então, o que é o nada? "o nada é a negação da totalidade do ente, 

o absolutamente não ente" (p. 38). Heidegger, assim, propõe que se o nada é negação e a 

lógica dominante diz que a negação é um ato do entendimento, até mesmo segundo os 

preceitos dessa lógica, se é forçado a admitir que o entendimento deve estar em primeiro 

plano na discussão sobre o nada. O não, negação, portanto, é menos originário que o nada 

enquanto negação da totalidade do ente, antecede essa negação. Outra forma de possibilitar a 

problematização sobre o nada é que é possível questioná-lo e, como o nada pode e deve ser 

questionado, ele deve se manifestar de algum modo. 

Mas onde se dá o nada? Onde é possível encontrá-lo? Anteriormente foi dito que o 

"nada é a plena negação da totalidade do ente" (p. 38), desse modo, problematiza Heidegger, 

não seria nessa indicação sobre o nada que se possa, talvez, encontrá-lo? Agora é preciso ver 

o que é a "totalidade do ente" para poder negá-la plenamente e ver se dessa negação surge o 

nada. 

Heidegger explica que a totalidade do ente não é algo que pode ser compreendida, 

mas que, em todo caso, pode ser sentida na medida em que o homem se encontra "postado em 

meio ao ente em sua totalidade". Mesmo que no dia a dia, haja a sensação de se estar ao lado 

de um ou outro ente ou a sua procura, o ente está presente numa "unidade de totalidade". Isto 

quer dizer que há momentos em que o ente se manifesta em sua unidade, não como um ou 

outro ente, mas o ente em sua totalidade, pois não há, nesses momentos, como perceber vários 

entes porque o homem se sente preenchido pela totalidade e na totalidade do ente. Que 

momentos são esses que possibilitam o sentir a presença do ente em sua totalidade? São os 

momentos do cotidiano em que certos sentimentos se revelam. Heidegger cita o tédio, a 

alegria pela presença de uma pessoa querida e o humor de uma forma geral. (p. 38-39) 

 Esses sentimentos, e as disposições de humor nivelam todas as coisas num 

sentimento de indiferença em que o todo do ente se faz presente. Um sentimento que leva ao 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  142 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

entrelaçamento do homem, com as coisas e de tudo que se encontra dado naquele momento. 

Porém, esta presença do ente em sua totalidade espanta o nada. Heidegger, para fugir a 

situação em que a lógica aristotélica impunha, procura o nada, não na negação do ente em sua 

totalidade como no sentido que era exposto antes. A solução para a descoberta do nada já está 

dada na interpretação do que é a totalidade do ente. Assim, como ocorre com a totalidade, 

para sentir o nada é preciso que uma disposição de humor se manifeste, mas que humor 

comportaria a negação da totalidade do ente uma vez que os citados até agora só demonstram 

a participação do homem nesta totalidade? Heidegger responde que essa disposição de humor 

é a angústia. (p. 39) 

"A angústia manifesta o nada" (p. 39). Essa angustia não é a ansiedade em temer 

algo, pois esta ansiedade é sempre ansiedade em direção a presença de um ente. A angústia 

que manifesta o nada surge, de certo modo, do afastamento para com o ente. Um fastamento 

no sentido de suspensão da totalidade do ente. A totalidade do ente ainda continua ai, mas o 

sentimento de angustia impede que o homem se sinta como participante dessa totalidade. Ele 

(o ser-aí) se sente "suspenso em que nada há em que se apoiar" (p. 40). Surge, assim, um 

vazio profundo em que só resta o nada. Este nada que resta é nada de ente. Portanto, a 

totalidade do ente se esfacela na angústia e, nessa ausência de ente, somente o puro ser aí 

continua presente na medida em que sobra o absoluto nada. Por ser nada, não há palavras, 

pois não há ente para se referir, há apenas um estranhamento por não se saber explicar que 

coisa há, Heidegger dá como exemplo a seguinte expressão: "a gente sente-se estranho" (p. 

39), assim, não se sabe explicar esse estranhamento porque o ente não se faz presente em sua 

totalidade, o "é" foge e se esfumaça.  

A questão do nada está posta, quando a angústia atinge o ser-aí ela faz com que o 

nada se manifeste, esta manifestação permite retomar a questão: "que acontece com o nada?" 

(p. 40). Heidegger, tenta, na terceira parte de O que é Metafísica?,   responder essa pergunta 

sobre o nada. 

Nessa terceira parte intitulada A resposta a questão, Heidegger responde duas 

questões para  definir a metafísica como elemento gerador da existência científica. Assim, 

responde a pergunta título do escrito: O que é metafísica?    As duas questões são: o que é o 

nada? e, como o nada envolve a metafísica em sua totalidade? Destas duas segue que, se o 

nada remete ao ente, e se o nada é uma questão que envolve a totalidade da metafísica, e se a 

ciência se caracteriza pelo seu direcionamento ao ente, então a metafísica funda a existência 

científica. Portanto, cabe expor agora as conclusões de Heidegger.  



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  143 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 O nada não é um ente, ele se diferencia do ente em sua totalidade sem destruí-lo na 

medida em que está suspenso no seio da totalidade do ente. "o nada se revela na angústia" (p. 

40) e esta angustia originária é que faz o ser-aí do homem se encontrar suspenso pelo nada 

uma vez que o nada suspende, arranca, esse ser-aí do envolvimento na totalidade do ente. O 

ente não é destruído, o ente continua aí, mas o vazio do nada gerado pela angústia leva o ser-

aí do homem a presenciar um sentimento de fuga do ente em sua totalidade. Nesse sentido o 

nada revela-se "com e no ente como algo que foge em sua totalidade" (p. 40). O nada, 

presente pelo sentimento de angústia, não nega o ente, ele antes força o ser-aí a sair ao 

encontro do ente. A angústia, portanto, não é um sentimento de onde se origina a negação, 

mas origina a percepção do ente em fuga "como absolutamente outro" diante do nada. Desse 

modo o ente surge como ente que é aquilo que é, e não nada. (p. 40-41) 

O nada leva o ser-aí do homem a encontrar o ente, mas e quando o homem olha para 

si mesmo enquanto ente, o que ele encontra? O nada. O ser-ai do homem, forçado pela 

angústia de nada ao buscar o ente, quando olha para si como sendo um ente, percebe o nada 

revelado antecedendo o próprio ser-aí do homem. Desse modo, a essência do nada é guiar "o 

ser-aí diante do ente enquanto tal" (p. 41), seja o ente do ser-ai ou qualquer ente. O ser-aí, 

para    Heidegger, "quer dizer: estar suspenso dentro do nada" (p. 41). Este suspendido dentro 

do nada é responsável para que o ser-aí se dirija ao ente e como há esse direcionar-se para o 

ente pode-se dizer que o ser-aí está além do ente em sua totalidade, ou seja, transcende o ente 

em sua  totalidade.  

Heidegger, desse modo dá a resposta para a pergunta: o que é o nada? Ele diz: "O 

nada é a possibilitação da revelação do ente enquanto tal para o ser-aí humano" (p. 41). 

Assim, nada      e ser participam da mesma essência, pois enquanto a essência do nada remete 

o ser-aí para      ente, quando o ser-aí alcança e se debruça sobre o ente, o nada, então, 

nadifica-se como      ausência de nada porque se busca o ente. 

O homem se lança ao ente e se afasta cada vez mais do nada, porém, na angústia esse       

homem se sente suspenso no nada, este é o ser-aí humano, assim, quando se afasta do nada é       

tentando sair do profundo vazio que o nada infunde nesse ato de suspender, para se direcionar       

à superfície onde se encontra o ente em sua totalidade. Nesse encontro com o ente em sua       

totalidade, o nada é nadificado dando origem ao "não" no sentido em que o nada se ausenta e       

o que fica na presença do ente é o sentimento de "não ente", "não ser", pois o nada está       

nadificado. Na história da metafísica, diz Heidegger, o "não ser" tem sido colocado como 

"nada", Portanto, Heidegger demonstra que o "não" tem sua origem no nada. (p. 41-42) 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  144 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

O ser-aí humano estar suspenso no nada, este suspender coloca o homem além do 

ente em sua totalidade, em outras palavras, transcende o ente. Heidegger se apropria dessa       

transcendência para ligar o nada à uma questão metafísica. Se metafísica quer dizer "tà metà      

physiká" (p. 42) ou seja, "além do ente enquanto tal" o nada é uma questão que abarca a 

metafísica em sua totalidade. Um outro ponto que demonstra o nada como questão metafísica 

é o fato de que o nada, segundo as colocações de Heidegger, invalida a legitimidade que a 

lógica operava"dentro da metafísica". (p. 42-43) 

A metafísica, ao definir-se por algo  que está além do ente, não é, em Heidegger, 

uma disciplina ou um saber determinado convencionalmente, mas pertence a própria natureza 

do  homem, porque o ser-aí deste, encontra-se suspenso no além e aquém do ente. E como o 

nada é a questão que envolve a metafísica em sua totalidade e este nada remete o ser-aí do 

homem  em direção ao ente em sua totalidade e a existência científica consiste na busca e       

relacionamento com o ente, a metafísica está na origem da ciência, e, portanto, o nada é que       

impulsiona o comportamento científico a transformar o ente em objeto de pesquisa para,       

assim, o nada ser nadificado.  

Antes não há apenas, unicamente, somente o ente, também não  apenas, unicamente, 

somente o nada, os dois, nada e ente, coexistem numa relação de mútua rejeição e 

participação de um no outro. Esse escrito, portanto, apesar de sua brevidade instaura um  novo 

pensamento sobre o homem e sua postura diante do mundo e da ciência.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



http://www.cchla.ufrn.br/saberes                                                                                                                  145 

SABERES, Natal – RN, v. 1, n.1, dez. 2008 

 

 

 

 

 


