v. 32, n. 69, set. — dez 2025

Princ] PIOS

Revista de filosofia

E-ISSN: 1983-2109







Princ] PIOS
Revista de filosofia

E-ISSN: 1983-2109

Universidade Federal do Rio Grande do Norte
Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes

Programa de Pdés-Graduagao em Filosofia

pr‘incipios Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE

Reitor
José Daniel Diniz Melo

Vice-Reitor
Hénio Ferreira de Miranda

Pré-Reitor de Pés-Graduaciao
Rubens Maribondo do Nascimento

Pré-Reitora Adjunta de Pos-Graduacio
Fernanda Nervo Raffin

Diretor do CCHLA
Josenildo Soares Bezerra

Vice-Diretor do CCHLA
Cindida Maria Bezerra Dantas

Chefe do Departamento de Filosofia
Vincenzo Ciccarelli

Vice-Chefe do Departamento de Filosofia
Antonio Basilio Novaes Thomaz de Menezes

Coordenador do PPGFil
Sergio Luis Rizzo Dela Savia

Vice-coordenadora do PPGFil
Samir Bezerra Gorsky

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



Principios: Revista de Filosofia  E-ISSN 1983-2109

Editor Responsavel
Oscar Federico Bauchwitz

Editor-Adjunto
Gilvanio Moreira Santos

Conselho Editorial

Alfonso Correa Motta (Universidad Nacional de Colombia)
Cinara Maria Leite Nahra (UFRN)
Daniel Durante Pereira Alves (UFRN)
Dax Moraes (UFRN)

Eduardo Pellejero (UFRN)

Gisele Amaral dos Santos (UFRN)

José Nicolao Julido (UFRRJ)

Maria de Lourdes Alves Borges (UFSC)
Markus Figueira da Silva (UFRN)
Oscar Federico Bauchwitz (UFRN)

Conselho Cientifico

André Leclerc (UFC)

Claudio Ferreira Costa (UFRN)

Colin B. Grant (University of Surrey, Reino Unido)

Daniel Vanderveken (Université du Québec, Canad4) (in memoriam)
Elena Morais Garcia (UERJ)

Enrique Dussell (Universidad Auténoma Metropolitana, México)
Franklin Trein (UFRJ)

Gianni Vattimo (Universita di Torino, Itdlia) (in memoriam)
Glenn Walter Erickson (UFRN)

Gottfried Gabriel (Friedrich-Schiller-Universitit, Alemanha)
Guido Imaguire (UFRJ)

Guilherme Castelo Branco (UFRJ)

Gustavo Caponi (UFSC)

Jaimir Conte (UFSC)

Jesus Vazquez Torres (UFPE)

Jodo Carlos Salles Pires da Silva (UFBA)

Jodo José M. Vila-Cha (Pontificia Universita Gregoriana, Itdlia)
Joel Thiago Klein (UFRN)

José Maria Z. Calvo (Univ. Auténoma de Madrid, Espanha)
Juan Adolfo Bonaccini (in memoriam)

Luiz Philipe de Caux (UFRRJ)

Marco Antonio Casanova (UERJ)

Marco Zingano (USP)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



Maria Cecilia M. de Carvalho (UFPI)

Maria Cristina Longo C. Dias (UFES)

Maria da Paz Nunes de Medeiros (UFRN)

Maria das Gragas Moraes Augusto (UFRJ)

Mario P. M. Caimi (Universidad de Buenos Aires, Argentina)
Mario T. R. Cobian (Univ. Mich. de S. Nicolds de Hidalgo, México)
Matthias Schirn (Universitat Miinchen, Alemanha)

Nythamar Fernandes de Oliveira (PUCRS)

Roberto Machado (UFRJ) (in memoriam)

Rébson Ramos dos Reis (UFSM)

Rodrigo Castro Orellana (Univ. Complutense de Madrid, Espanha)
Rodrigo Ribeiro Alves Neto (UNIRIO)

Zeljko Loparic (UNICAMP)

Corpo de Pareceristas
Antonio Basilio Novaes Thomaz de Menezes
Barbara Tavares

Céssia dos Santos

Gabriel Kafure da Rocha
Luca Nogueira Igansi
Marcone Costa Cerqueira
Mério Sérgio de Oliveira Vaz
Monalisa Carrilho de Macedo
Odair Camati

Paulo Bodziak

Editoracdo Eletronica/Diagramacio/Normalizacio
Daniel de Lima Porfirio

Créditos Imagem da capa:
Pexels-jan-van-der-wolf-11680885-23414767

Revista Principios:

Departamento de Filosofia

Campus Universitario, UFRN

CEP: 59078-970 — Natal - RN

E-mail: principiosfilosofiaufrn@gmail.com

Home page: https://periodicos.ufrn.br/principios

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109


https://periodicos.ufrn.br/principios

Principios, UFRN, CCHLA, PPGFIL

v. 32, n. 69, 2025, Natal (RN)

EDUFRN - Editora da UFRN, 2025.

Periodicidade: Quadrimestral — Setembro/Dezembro
1. Filosofia. — Periddicos

L-ISSN 0104-8694 E-ISSN 1983-2109

RN/UF/BCZM CDU 1 (06)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109







principios

Revista de Filosofia

v. 32, n. 69, set. — dez. 2025

Universidade Federal do Rio Grande do Norte
Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes
Programa de Pds-Graduacéo em Filosofia

Sumdrio

Artigos

11 Acéo e Volicdo: uma conexdo mistica ou necessaria?
Andrew Moura

31 Representacdes de Maquiavel em Livros Didaticos de
Histdria no Brasil (corpus de 1871 a 2013)
Patricia Fontoura Aranovich e Fernanda Elias
Zaccarelli Salgueiro

75 From Moral Pluralism to Legal Positivism: Hobbes’
Politics of Security
Tomds Lima Pimenta

109 Duas leituras de Uma teoria da justica
Gabriel de Matos Garcia

135 An Enactivist Critique of the NonConceptualist
Argument for the Richness of Perception and Its
Model of Perceptual Content
Vinicius Francisco Apolindrio

167 Uma Digestdo Critica do Método Antropofdgico de

Oswald de Andrade

Leonardo Tavares



Traducao

197 A filosofia e seu passado

Gionatan Carlos Pacheco

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



Artigos

Prlnciplos
Revista de filosofia

E-ISSN: 1983-2109






Acao e Volicdo: uma conexao mistica ou
necessaria?

Action and Volition: a mystical or
necessary connection?

d- 10.21680/1983-2109.2025v32n69ID33541

Andrew Moura
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS)

drewmoural @gmail.com

Resumo: O presente artigo tratara da relagdo entre agéo e volicdo,
buscando introduzir o tema a partir de teorias tradicionais da voligdo
e algumas posteriores criticas contemporaneas a este modelo. Para
tanto, iniciaremos de consideracdes intuitivas e ordinarias do agir
de forma geral. A seguir, utilizaremos de John Stuart Mill e Williams
James como figuras tradicionais que defendem versdes da teoria
volitiva da acdo que, embora distintas e limitadas, servirdo como
modelos paradigmaticos. Apresentaremos duas criticas importantes
presentes na literatura consolidada, isto €, uma critica conceitual de
Gilbert Ryle e uma critica psicolégica de Daniel M. Wegner. Com isto
feito, tentaremos responder as criticas utilizando da literatura
recente acerca de teoria da acgdo, especificamente em relacdo a
concepcdo composicional da agdo e a possivel harmonia entre
aspectos das ciéncias cognitivas e a voli¢do.

Palavras-chave: Ac¢do; Volicdo; Eventos; Voluntariedade.


https://doi.org/10.21680/1983-2109.2023v30n63ID29583

12

Abstract: The present essay will treat of the relationship between
action and volition, trying to introduce the theme starting from
traditional theories of volition and a couple of posterior
contemporary critiques of this model. To this end, we’ll begin with
ordinary and intuitive considerations about action in general. After,
we’ll make use of John Stuart Mill and Williams James as traditional
figures that defend version of the volitional theory of action that,
although distinct and limited, will serve as paradigmatic models.
We'll introduce two important critiques found in the consolidated
literature, that is, a conceptual critique by Gilbert Ryle and a
psychological critique by Daniel M. Wegner. With this done, an
attempt to answer to said critiques will be made resorting to recent
literature on the theory of action, specifically in relation to the
compositional conception of action and the possible harmony
between aspects of cognitive sciences and volition.

Keywords: Action; Volition; Events; Voluntariness.

“Os aspectos para nés mais importantes das coisas estdo ocultos
pela sua simplicidade e trivialidade. (Podemos ndo os notar por
té-los sempre diante dos nossos olhos)” (Wittgenstein, 1975, p.
61)

Introducao

Parece ser 6bvio que, para compreendermos com
maior exatiddo o dominio pratico, necessitamos de
uma forte fundamentacdo do que € o agir. Ao discutirmos ética,
ou ao fazermos metaética, sempre nos defrontamos com pelo
menos dois pressupostos, implicitos ou explicitos: (i) que seres
humanos possuem uma habilidade de modificar o mundo e (ii)
que podem fazer isso propositalmente. A assercao (i) parece
ser indiscutivel e a (ii) parece ser fundamental pelo menos
para aqueles que fazem filosofia moral normativa (falam sobre

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



13

aquilo que deve ser feito). A literatura acerca deste ambito
filoséfico é enorme e nao trataremos disso aqui. No entanto,
desde, no minimo, Aristételes’, teorias morais de grande
alcance necessitam de a) uma concep¢do daquilo que seres
humanos tém a capacidade de fazer acontecer e b) um padrao
para distinguir o que é essencialmente humano do simples
acidente. Como esclarecimento, aqui se entende “capacidade
de fazer acontecer” como aquelas mudancas que temos poder
de provocar.

Trataremos no que segue da distincdo acima aludida e,
ao tentarmos definir o que € uma acéo, do padréo de distin¢do
entre aquilo que é apenas um movimento corpéreo daquilo
que a ética efetivamente trata, a saber, o agir humano. Os
conceitos aqui apresentados ndo sdo absolutamente claros e,
ao longo do presente artigo, serdo esclarecidos a partir da
teoria volitiva da agdo. Também serd argumentado a favor da
plausibilidade de uma versdo desta teoria em questdo,
tentando mostrar que a mesma nao sucumbe as criticas de
cunho conceitual nem de criticas que partem de psicologia
cognitiva aqui avaliadas. Para tanto, faremos uma preliminar
reconstrucao da teoria da agdo central para o presente artigo,
a saber, a teoria volitiva da acdo. Ela aparecerd como um
caminho possivel, mas intuitivamente bastante plausivel, de
uma investigacdo ordindria sobre intuicbes que tratam acerca
de acdes humanas. Posteriormente nos debrucaremos sobre
desenvolvimentos e limites presentes em formulacdes da
teoria volitiva da acgéo tal qual aparecem em John Stuart Mill
e William James?®. Veremos que, embora de forma incompleta,

! Aristdteles trata desse assunto, que se chama contemporaneamente
de teoria da agdo, em conjunto com ética normativa em seu tratado Etica a
Nicémaco — mais especificamente no livro III.

2 A escolha de ambos os filésofos como figuras representativas da
teoria volitiva da agdo se da pela grande centralidade as quais gozam dentro
do canone filoséfico. Ademais, sdo explicitos no seu tratamento da voligdo

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



14

Mill é fiel, em sua andlise da acdo, a linguagem ordindria. Ja
James desenvolve comparacdes e distincoes relevantes, i.e.,
entre querer e ter um anseio, que tornam a nocao de volicdo
mais exata. Apds, trataremos de algumas criticas influentes a
teoria volitiva da acdo, exemplificadas pelos comentdrios de
Gilbert Ryle e Daniel M. Wegner. Para argumentar que tal
concep¢do da acdo ndo sucumbe as criticas conceituais (de
Ryle) e psicoldgica (de Wegner), traremos notas e
desenvolvimentos contemporaneos para uma possivel teoria
robusta da volicdo. Para tanto, faremos uso de
esclarecimentos e distincdes conceituais entre acoes corporeas
e mentais, acOes primitivas e ndo-primitivas e também a
concepcdo da agdo como composicional. Ademais, utilizando
da intersecdo entre filosofia e ciéncia cognitiva,
reconstruiremos uma imagem razodavel, embora nao definitiva,
da volicdo que estd (prima facie) em harmonia com nossa
melhor visdo naturalista do mundo.

1. Intepretacdes tradicionais da volicao

Uma questdo fundamental para o dominio filosoéfico
intitulado teoria da acdo (e, possivelmente, para a filosofia
como um todo) é a de como distinguir um mero movimento
corpdreo de uma efetiva acdo humana. Para responder a este
questionamento, faz sentido iniciar nossa investigacdo por
onde muitos filédsofos acreditam que todas as perguntas
filosoficas devem comecar, isto €, pela andlise da linguagem.
Focamos, entdo, em nosso uso ordinario da linguagem. Nossas
assercoes acerca do agir humano nos ddo uma indicacio de

enquanto tal fazendo com que a comparagio de suas analises e proposi¢oes
para com as teorias da acdo contemporanea seja relativamente direta. As
préprias limitacOes explicitadas por nds e pela literatura consolidada
também serve de propulsdo para o desenvolvimento que intencionamos
fazer de tal teoria.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



15

uma distincdo inicial: quando filosoficamente se diz que
alguém nao agiu, mas apenas um movimento de seu corpo
ocorreuy, ordinariamente diz-se: “tal pessoa nao fez por querer”
ou, alternativamente, “foi sem querer”. Ainda podemos falar
de “X néo fez F propositalmente”. E claro, tais termos nio so
apenas utilizados para falar de um movimento do corpo
qualquer, mas muitas vezes os usamos para nos referirmos a
alguma qualidade de uma consequéncia, isto é, que ela nao foi
prevista. Mesmo assim, falamos de um movimento feito “sem
querer” ou feito de forma “ndo proposital”. Aqui, no entanto,
daremos atencdo ao aspecto proposital do movimento e ndo a
qualidade proposital das consequéncias. Ndo devemos,
contudo, tomar o nosso uso ordinario como juiz ultimo de
nossos conceitos, uma vez que podemos descobrir
empiricamente que estdvamos usando o conceito
erroneamente. Deve-se distinguir o método semdntico do
método epistemoldgico de andlise. Isto €, o primeiro se refere,
para os nossos fins presentes, a uma andlise dos termos
relevantes enquanto segundo diz respeito as condicoes para o
conhecimento e reconhecimento de algo, mais
especificamente aqui, de uma acao. Sabe-se que a linguagem
natural é ambigua e muitas vezes imprecisa. De qualquer
forma, necessitamos de um padrdo epistémico para o uso do
conceito de acdo e a atual investigacdo utilizara
principalmente e, em Udltima andlise, do método
epistemoldgico.

Na histéria da filosofia encontramos diversos filésofos
que elevaram o “querer” (will)® a nivel de fundamento de

3 Deve-se notar que outros termos sobre estados e agbes mentais,
como intenc¢do, podem ser transformados em verbos, como em frases como
“X intenciona F”. No entanto, voli¢do ndo possui um verbo da mesma forma.
Assim, escolhemos utilizar o termo “querer”, conforme a exposi¢do do termo
anteriormente. Seguiremos as utilizacdes de “querer” com o termo inglés
“will” quando buscamos utilizar volicdo em forma verbal, uma vez que o

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



16

distincdo daquilo que é uma acdo e daquilo que nao o é.
Intitula-se, contemporaneamente, essa posicdo de “teoria
volicional da acdo”. A teoria moderna* da volicéo - a partir de
agora a chamaremos de teoria tradicional da voli¢do, seguindo
Weir (1983) e Zhu (2007) - parte desse pressuposto acerca do
querer e de que temos a impressdo de que podemos iniciar
eventos no mundo. O fato de que parecemos poder determinar
que algo ocorra é tomado como certo e, segundo Weir sobre
essa posicdo, alguns fildsofos modernos® concordavam que
“Volicdo é o ato de determinar; o exercicio do poder [ativo].”
(Weir, 1983, p. 39). Entdo, este poder de fazer algo ocorrer no
mundo por querer €, lato sensu, chamado de volicdo. Ao
utilizarmos do termo poder, vale ressaltar a adicdo do termo
ativo a ele. Nao estamos defrontados apenas com um carater
passivo da constituicdo humana, mas sim com a capacidade
de determinar ativamente nossa resposta a um estado-de-
coisas ou um input qualquer.

Na teoria tradicional da volicdo, representada por H.A
Prichard, definiu-se esse exercicio de poder ativo como uma
acdo da vontade que ocorre em carater imediatamente
anterior ao movimento do corpo e que é determinante desse
evento. Como fundamento epistemoldgico temos a nossa
propria experiéncia fenomémica. No entanto, o problema com
essa definicdo é aparente:

termo “will” é amplamente utilizado desta forma e parece ser mais preciso
do que “querer”.

4 Sobre as teorias medievais da volicdo ver Harton Jr., M.C. The
Volitional Theory of Action. Principalmente o capitulo intitulado Historical
Roots.

> Como o préprio Weir esclarece, aqui estdo Locke, Hume e Reid, por
exemplo. Ver o capitulo da tese de Weir intitulado The Classical Theory of
Volition.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



17

(...) se vamos utilizar o conceito de volicdo para tornar
compreensivel a nocdo de acdo, entdo enquanto volicdes sdo
construidas como acles, elas ndo oferecem esperanca como
clarificacdo do carater de acdo. Ndo podemos esperar articular a
natureza de acdo em termos de acOes, embora acOes de uma ordem
distinta, pois, dessa forma, a natureza de acdo ainda permaneceria
um mistério. (Weir, 1983, p. 45).

Se volicoes também sdo tomadas como acoes, isso
parece produzir uma atmosfera mistica e embasada ao redor
da conexdo entre acdo e volicdo. Se caracterizarmos volicdo
como acdo e utilizarmos esse conceito para explicar o que é
uma acdo, entdo nao explicamos coisa alguma. “O que faz uma
acdo ser uma acao, entdo?” “Uma acado, € claro!” Da-se um
passo, mas para tras.

Uma construcdo mais eficaz dessa teoria se encontra em
John Stuart Mill, “[uma acao] [n]ao é uma unica coisa, mas
um composto de duas coisas: o estado da mente chamado
volicdo, e o efeito que o segue”. (Mill, 1974, p. 106) Aqui
encontramos a volicdo ndo como uma acdo da vontade que
precede uma acdo corpdrea, mas como sendo constituinte da
acdo como um todo. Temos, entdo, a andlise da acdo em
termos de uma volicdo e de seu efeito. No entanto, esta
concep¢do também é problemadtica, uma vez que ainda nao
explica a efetiva conexdo entre uma voli¢do e seu efeito. Mill
identifica volicdo com intencdo. Mas nem toda intencdo
produz uma acdo. Pode-se intencionar algo e isso ndo
determinar realmente um movimento do corpo. Além disso,
existem acOes nao intencionais, mas que, Sse queremos
continuar a defender uma teoria volitiva da a¢do, devem ter
um querer — uma volicdo — como seus determinantes.

Se movo meu braco em direcdo a um prato na mesa de
jantar e derrubo um copo d’dgua, tenho uma acao
(voluntariamente movi meu brago) e, sem a intencao de faze-
lo, derramei dgua pela mesa em decorréncia disso. Mesmo

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



18

com bons insights acerca da volicdo, a teoria de Mill ndo
parece ser suficiente.

Vale lembrar que se igualarmos volicdo com intencao,
entiao temos em nossas maos uma atitude proposicional. Isto
é, ela possui a forma “X (intenciona) que P”. Volicdo, entdo,
necessita de um objeto e, enquanto pressuposicdo ativa (ou
com carater executivo — um poder ativo), busca fazer o estado
de coisas “P” se efetivar. Investigaremos mais isso no que
segue.

1.1 William James e a volicao

William James possui uma concepc¢do diferente e mais
robusta do que os fildsofos tradicionais modernos. James
inicia a sua investigacdo acerca da volicdo distinguindo-a de
um anseio: “existe um sentido em que a realizacdo nao é
possivel, entdo apenas ansiamos (wish). Ao passo que, se
acreditamos que o fim esta em nosso poder, nds queremos que
o sentimento desejado, o ter ou o fazer deve se tornar real; e
real ele presentemente se torna” (James, 1890, p. 486). Dessa
forma, ter um anseio ndo é um estado mental executivo, mas
querer o é. Além disso, deve-se ter em mente um estado-de-
coisas a se realizar (um “que P”). James conclui de sua analise
do querer que movimentos voluntdrios “devem ser funcoes
secunddrias e ndo primdrias de nosso organismo” (James,
1890, p. 487). A saber, ndo ha um conhecimento a priori entre
volicdo, acdo e efeito. Entdo, como essa relagdo se constitui?
Ao tomarmos a estrutura proposicional do querer e sua
condicdo interna de que devemos crer que o fim em questao é
possivel para néds, se segue que apenas podemos querer se jd
estamos familiarizados com movimentos de diversos tipos que
nos levariam a efetuar os fins (supostamente) alcangaveis em
estados-de-coisas reais. E razodvel, assim, imaginar que a
partir de movimentos ainda ndo voluntdrios se obtenha a

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



19

compreensdo necessdria para o primeiro movimento
efetivamente voluntdrio. A partir dai, experimentar
movimentar o corpo voluntariamente faria o resto do ensino,
conectando o que faco com os efeitos sensiveis do fazer. Se
isso é verdade, entdo movimentos voluntarios ndo podem ser
logicamente primdrios pois sdo dependentes de movimentos
nao voluntdrios.

Sobre o carater epistémico da volicdo, William James
recorre a introspeccdo subjetiva. Se focarmos nosso “olho
interior” para o que ocorre toda vez que fazemos uma escolha
executiva internamente, l4 encontraremos algo a ser
esclarecido. Podemos também utilizar da memoria para
analisar nossos movimentos corpoéreos passados. Veremos, no
entanto, que nem sempre algo ocorre interiormente que nos
retira de um estado de inercia. James, dessa forma, distingue
entre dois tipos de movimentos voluntdrios: (i) aqueles que
ndo necessitam de volicao e (ii) aqueles que necessitam. Tal
distincdo pode parecer estranha, pois o préprio termo
movimento voluntdrio parece pressupor volicdo. No entanto,
em (i) a prépria forma com que os estados mentais de um
sujeito estdo configurados no momento da a¢do servem como
executantes da acdo. Isto é, se todas as intencOes, desejos,
crencas etc. (conscientes ou ndo) de uma pessoa estejam
norteando o querer (no sentido ordinario) dela, entdo a agéo
decorre imediatamente dai. A prépria configuracdo mental do
sujeito é um estado volitivo e ndo ha um fiat ulterior e separado
que determina o agir. JA em (ii), a configuracdo dos estados
mentais do sujeito estd desconexa entre si e ndo constitui,
entdo, um estado volitivo capaz de produzir agdes. Nesses
casos, hd a necessidade de um movimento mental por parte
do sujeito, um “atentar”, em direcdo a um objeto especifico
que pode ser entendido como um efetivo mandado volitivo.
Mas mesmo com a distin¢do proposta, James ainda precisa,
para explicar certos movimentos voluntarios, de um motor

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



20

mental primitivo. A concepcao dupla tanto é contraintuitiva
quanto ndo econdmica. Além disso, precisa voltar a nocédo de
um fiat para explicar certos movimentos voluntdrios, como no
caso do “atentar a algo” e do agir resultante.

2. Criticas contemporaneas

Em geral, as criticas contemporaneas as teorias volitivas
da acdo sdo uma de dois tipos: (i) criticas conceituais e (ii)
criticas epistémicas. Sobre o primeiro tipo deve- se salientar
as criticas de Gilbert Ryle em seu famoso livro The Concept of
Mind. Ja as criticas do segundo tipo geralmente sdo feitas por
psicologos e cientistas cognitivos em geral. Embora, como
nota Zhu (2007), mesmo no século XXI, de uma forma ou de
outra muitos neurocientistas e pesquisadores de psicologia
cognitiva em geral, ainda sdo adeptos da teoria volitiva. Um
psicélogo que ndo se encontra nesse grupo e que produz
criticas epistémicas a teoria da volicdo é Daniel M. Wegner.
Trataremos de apresentar, sucintamente e por alto, uma
critica de Ryle e uma de Wegner.

Gilbert Ryle investiga em seu The Concept of Mind:

Voli¢cdes foram postuladas como atos especiais, ou operagoes, “na
mente”, por intermédio de quais a mente traduz suas ideias em fatos.
Penso em um estado de coisas que anseio que venha a existir no
mundo fisico, mas, como meu pensar e ansiar sdo ndo executivos
(unexecutive), eles requerem a mediacdo de um processo mental
executivo adicional. Entdo, realizo uma volicdo que, de alguma
forma, coloca meus musculos em movimento. (Ryle, 1949, p.62)

Dessa forma, pensar e ter um anseio ndo sao executivos,
como em James. Quando temos um anseio por um estado de
coisas possivel ainda ndo produzimos movimentos corpdreos.
Como Ryle afirma, precisamos de mais um processo mental,
precisamos de uma volicdo, para efetivamente colocar os
musculos de nossos corpos em movimento e, assim, produzir

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



21

uma acdo. No entanto, como se sabe, Ryle é um critico da
teoria volitiva da acdo e sua andlise levanta questionamentos
fundamentais para a defesa de uma teoria desse tipo:

Mesmo que a funcéo principal de volicOes, a tarefa da performance
para qual foram postuladas, é a de originar movimentos corporeos,

7 .

o argumento, tal como €, para sua existéncia implica que algum
acontecimento mental também deve resultar de atos da vontade.
Voli¢des foram postuladas para serem aquilo que torna acdes
voluntarias, resolutas, meritosas ou perversas. Mas predicados desse
tipo sdo atribuidos ndo apenas a movimentos corpdreos, mas
também a operagdes as quais, de acordo com a teoria, sdo operacgdes
mentais e ndo fisicas. (...) Alguns processos mentais pode [...]
emanar de voli¢des. Mas e as volicOes elas mesmas? S&o elas atos da
mente voluntarios ou involuntdrios? Claramente ambas as respostas
nos levam a absurdidades. Se néo posso evitar puxar o gatilho, seria
absurdo descrever meu puxar como “voluntario”. Mas se minha
volicdo para puxar o gatilho é voluntaria, no sentido assumido pela
teoria, entéo ela deve emanar de uma voligio anterior e essa de uma
outra ad infinitum. Foi sugerido, para evitar tal dificuldade, que
volicdes ndo podem ser descritas nem como voluntdrios nem como
involuntarias. (Ryle, 1949, p. 67)

A forma com que Ryle apresenta a teoria e as perguntas
grifadas na citacdo parecem colocar em questdo ndo apenas o
poder explicativo da nossa vontade enquanto volicdo, como
também a prépria possibilidade conceitual dessa acdo. Se,
para explicarmos uma acdo voluntdria, recorremos a uma
volicdo — entendida aqui também como uma ac¢éo voluntdria
— entdo efetivamente caimos em um regresso ao infinito. Por
outro lado, se acbes nascem de voli¢cdes, agora entendidas
como involuntdrias, entdo ou buscamos outra definicdo de
acdo ou sucumbimos a um determiniSmo mecanicista.
Ademais, Gilbert Ryle, como um bom behaviorista, nao
aceitaria um argumento do tipo: “mas olhe para teu interior!
Verds que volicOoes sdo necessarias!” Retornaremos aos
comentarios de Ryle a seguir.

O psicélogo americano David M. Wegner também
produziu criticas a prépria ideia de volicdo. Com uma

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



22

representacao da volicdo conforme a introspecc¢do fenoménica
de James, parece que podemos confirmar a existéncia de um
“algo” anterior a acdo. No entanto, Wegner compara a nossa
pretensa percepcdo da volicdo com exemplos acerca da
causalidade mental. A saber, a voli¢do, assim como uma nocao
geral de causalidade, deve seguir trés principios: prioridade,
consisténcia e exclusividade. Isto é, “o pensamento deve
ocorrer antes da acdo, ser consistente com a acao e nao ser
acompanhado por outras causas potenciais” (ZHU, 2007, p.
258). Se algum desses principios faltam em uma explicacdo
causal, entdo a explicacio perde forca ou até mesmo falha.

A critica de Wegner, baseada em psicologia cognitiva, se
encontra na Terceira clausula (ou principio), a da
exclusividade: “Mesmo que possamos estar muito bem
convencidos que A causa B, por exemplo, sempre ha a
possibilidade de a regularidade na associacdo ser um
resultado de uma terceira variavel, C, que causa tanto A
quanto B”® (WEGNER, 2002, p. 66). E como Zhu claramente
explica:

De acordo com [a] teoria da causacdo mental aparente, ambos os
pensamentos conscientes sobre acdo (e.g. intencdo, crenga) e acoes
voluntérias sdo causadas por um processo mental inconsciente e os
processos mentais inconscientes que ddo origem ao pensamento
consciente sobre uma acdo e aqueles que de fato causam a acdo
voluntarias sdo os mesmos. Ha uma regularidade entre pensamento
e a acdo, mas ambos sdo causados por um terceiro fator,
nomeadamente, algum processo mental inconsciente. Quando nés
(erroneamente) pensamos que nossa intencdo consciente causou a

® Um exemplo seria uma reformulagdo do famoso experimento
mental de James: Pede-se a uma pessoa que fora sedada sem seu
conhecimento e teve seu corpo amarrado a fios imperceptiveis a levantar
seu braco. O agente tenta fazé-lo. Seu brago, entdo, é erguido, mas pelos
fios amarrados a ele e ndo por um ato da vontade. Fenomenalmente, o
agente cré que foi seu tentar (A) que ergueu seu braco (B), mas, no entanto,
foram os fios (C).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



23

acdo voluntdria, experienciamos a vontade consciente. JA que a
inferéncia causal de pensamento para acgdo € falsa, a experiencia de
querer (will) ou querer conscientemente, que é fundada nessa
inferéncia causal errbnea, é, dessa forma, iluséria. (Zhu, 2007, p.
260).

Se Wegner estd correto, entdo nossas intuicoes (e
introspeccoes) acerca da volicdo estdo erradas e ndo passam
de meros epifendmenos. Nossas a¢des estariam efetivamente
determinadas por processos mentais automaticos e
inconscientes, retirando a volicdo de uma explicacdo filoséfica
(e também psicoldgica) da agao.

Entdo, a partir das criticas de Ryle (conceitual) e de
Wegner (epistémica), uma teoria robusta da volicdo deve
tanto a) explicar se volicbes sdo voluntdrias ou ndo, sob pena
de cair em um regresso ao infinito ou em um determinismo
mecanicista (e se autodestruindo) e b) demonstrar a
exclusividade inerente a volicdo quando relacionada a acoes
voluntérias.

2.1 Em direcdo a uma teoria robusta da volicao

Para esbocarmos a forma a qual uma teoria volitiva
robusta da a¢do deve tomar, sem pretensao de produzir uma
teoria definitiva desse tipo, devemos esclarecer os conceitos
de acdo, voluntariedade e exclusividade. John Searle nos
ajuda a posicionar o questionamento acerca da
voluntariedade corretamente:

Primeiro, ha a lacuna da decisdo racional, onde vocé tenta se decidir
acerca do que ird fazer. Aqui, a lacuna é entre razdes para se decidir
e a decisdo real que vocé faz. Segundo, ha a lacuna entre a decisdo
e acdo. Da mesma forma que as razdes para a decisdo ndo foram
causalmente suficientes para a produzir a decisdo, a decisdo nédo é
causalmente suficiente para produzir a acdo. Chega um momento,
apos vocé se decidir, quando vocé de fato deve fazer [o que foi
decidido]. E, mais uma vez, vocé ndo pode sentar-se e relaxar e
deixar que decisdo cause a acdo da mesma forma que ndo pode

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



24

sentar-se e relaxar e deixar as razdes causarem a decisdo. [...] Ha
uma terceira lacuna que surge para acoes e atividades estendidas no
tempo, uma lacuna entre a iniciacdo da acdo e sua continuacdo até
a completude. [...] Mesmo depois que vocé iniciou a acdo vocé nio
pode deixar as causas operarem por si mesmas; vocé deve fazer um
esfor¢co continuo para continuar com a agdo ou atividade até sua
completude. (Searle, 2001, p. 15)

A primeira lacuna que Searle expde estd relacionada
com a formacdo de intengdes, desejos e com as razdes do
agente. A segunda e a terceira lacunas se ocupam
efetivamente com o problema da volicdo, se encontrando
entre a iniciacdo de uma acdo intencional e a continuacdo de
uma acdo intencional. Se tomarmos volicdo como um “ato da
vontade”, entdo as duas lacunas acerca da acdo (enquanto
movimento corpéreo) podem ser preenchidas. E claro, isso
apenas se dard se a tese volitiva for conceitualmente e
epistemologicamente consistente.

A partir das interpretagdes contemporaneas positivas da
volicdo (que encontramos, por exemplo, em Odegard (1988),
Ginet (1990) e Zhu (2007)) podemos tentar responder a Ryle
e Wegner. Ao investigarmos aos questionamentos conceituais
do autor de The Concept of Mind, percebemos que, como
pressuposto, o mesmo toma tanto atos da vontade como
movimentos corpdéreos como sendo do mesmo tipo. Se ambos
os atos sdo do mesmo tipo, isto é, sio da mesma categoria de
acdo, entdo sua pergunta acerca da voluntariedade da volicao
¢ valida. No entanto, como nota Zhu (2007), ha uma distincao
entre atos mentais e atos corporeos:

Todos os movimentos corpdreos volitivos sdo acbes voluntdrias e
uma volicdo (um tentar) pode ocorrer mesmo se o0 movimento
corpéreo correspondente falhar a vir a acontecer como um efeito.
Voli¢cdes sdo acOes mentais ou atividades, assim como outros atos
mentais ou atividades como lembrar de um item particular ou
resolver um problema matematico mentalmente. Sdo todas coisas
mentais que pessoas voluntariamente fazem ou performam, em vez
de coisas que acontecem a pessoas. Uma teoria volitiva de acOes

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



25

(corpdreas) ndo necessita endorsar a pressuposicio que a mesma
nocéo de volicdo também deve ser aplicada a todas as acoes mentais,
incluindo as volicoes elas mesmas, nem que voluntariedade de ac¢les
fisicas e corpdreas e a voluntariedade de a¢des mentais devem ser
explicadas a partir do mesmo principio. Voli¢des sdo um tipo especial
de acdo mental, cuja ocorréncia normalmente resultard em uma
intencdo ou nos movimentos corpdéreos correspondentes por si
mesmas. Como explicar a voluntariedade de voli¢des em particular,
e de acOes mentais em geral, é uma questdo intrigante e significativa
por si mesma. Mas é independente da questdo de explicar a
voluntariedade de acOes corpdreas. Assim, o regresso ao infinito
pode ser evitado em uma compreensdo restrita de volicdo que
funciona para preencher a lacuna entre pensamento e ac¢do (fisica).
(Zhu, 2007, p. 266)

Assim, o problema da voluntariedade dos atos corpéreos
néo pode ser levantado, da mesma forma, contra a volicdo ela
mesma. A volicao precisa explicar acdes (do corpo), enquanto
atos mentais ndo precisam, necessariamente, ser explicados
por apelo a outros atos mentais.

Isso nos coloca numa posicdo favoravel para analisar
criticamente os comentarios de Wegner: seria a volicdo um
epifenémeno? Zhu propOe, para responder a Wegner, uma
concepcdo naturalistica da volicdo, jogando o mesmo jogo do
psicélogo’. Se aceitarmos que volicbes sdo epifendmenos e
que sempre ha um terceiro item (o C da cadeia causal exposta
assim) que automaticamente produz a agdo, entdo a proépria
distin¢do de voluntariedade cai por terra. Ndo temos mais um
critério para chamar um movimento de acdo, o que hd sao
apenas movimentos automadticos pré- determinados pela
configuracdo neuropsiquica de um agente (e usar o termo
agente aqui parece sem sentido). Muitos outros conceitos
perdem seu valor, como a liberdade, a responsabilidade, a

7 Sobre isso ver Zhu, J. (2003). Reclaiming volition: An alternative
interpretation of Libet’s experiment. In: Journal of Consciousness Studies,
12, 61-77. e Zhu, J. (2004). Locating volition. In: Consciousness and
Cognition, 13, 302-322.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



26

distin¢cdo entre voluntdrio e involuntdrio. Wegner precisaria
reformular todo o aparelho conceitual basico da prépria
psicologia, além de produzir uma teoria que englobe (e acabe
com) os conceitos ordinarios de liberdade e responsabilidade
em bases naturalistas, algo que o psicélogo ndo faz. Assim, a
interpretacdo do psicologo sobre a volicdo parece estar na
contramdo de nossas intuicoes acerca do agir, além de ndo
produzir criticas conclusivas.

Uma robusta teoria volitiva da acdo, segundo Zhu, seria
aquela que corresponde ao progresso da investigacdo empirica:
Uma abordagem naturalistica a compreenséo de voli¢do requer que
a investigacgdo filosdfica seja compreendida como continua com a
pesquisa empirica ao explorar a natureza da acéo e do agir. Isso pede
por uma integracdo dos métodos filosoficos e cientificos. O ramo da
pesquisa cientifica cognata inclui a psicologia da voligio e os estudos
neurocientificos da ac¢do voluntdria. (Zhu, 2007, p. 267)

Dessa forma, ndo parece haver um golpe mortal contra
a volicdo, mesmo dentro das ciéncias naturais. Pelo contrdrio,
ha espaco para localizar uma acdo mental executiva mesmo
com nossas progressivas investigacoes cientificas acerca da
natureza da mente e do cérebro.

Para unificar a nocéo de volicdo com uma teoria robusta
da acdo que é empiricamente informada podemos utilizar dos
avancos em filosofia feitos por Odegard (1988) ao propor uma
estrutura composicionalista para acoes:

Acdo ndo primitiva consiste em parte em uma volicdo e em parte em
um evento resultante. Ela ndo consiste apenas em um ou apenas no

outro. Ndo é uma volicio sobre uma descricio que a conecta
causalmente com um evento. Nem é um evento sobre uma descri¢cio
que o conecta causalmente com a volicdo. Sua acdo de movimentar
o seu braco consiste tanto em seu querer que seu brago se move e

em seu braco mover-se como um resultado. (Odegard, 1988, p. 145)

Distinguindo, como Zhu o faz, movimentos das agoes
mentais (primitivas), pode- se dar uma definicdo de acdo

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



27

(como ordinariamente a entendemos) como a composi¢ao
entre uma volicio e o respectivo efeito corpéreo. Quando
dizemos que “A agiu de forma X”, estamos pressupondo que
“agir” deve ser entendido como “A teve uma volicio V”
somada de “O evento que A intencionava ocorreu™. Se d4 a
explicacdo da acdo ndo-primitiva completa, entdo, quando
adicionamos a acdo primitiva (mental) em conexdo causal
com o evento ocorrido’. Entdo, tanto a concep¢do de Zhu
quanto de Odegard parecem estar em sintonia, mesmo que a
primeira seja fundamentada principalmente em psicologia
cognitiva e a segunda em explicagdes conceituais.

Dessa forma, tais respostas as criticas conceituais e
epistémicas ao quadro de referéncia explicativo da acdo em
termos volicionais servem como fatores que contam a favor do
ndo descarte completo de tal quadro. Compreender volicdo
como uma ac¢do mental primitiva tanto lida com possiveis
regressos ao infinito quanto, se somada as investigacOes
empiricas relevantes, cria um quadro acerca do agir
aparentemente consistente com nossa imagem cientifica do
mundo e atuais desenvolvimentos em ciéncia empirica.
Embora nao seja nosso propdsito aqui, uma possivel teoria
robusta da volicdo se torna mais atrativa e menos fragil se os
argumentos aqui apresentados sdo solidos e relevantes. Ja o
argumento de Wegner traz consigo um conjunto de
dificuldades para nossas nog¢oes ordindrias de voluntariedade

8 A forma com que Odegard estrutura a relacio acfio-volicdo se
parece com aquela de Mill anteriormente. No entanto, a distin¢éo entre
acgOes primitivas e ndo-primitivas somada a clausula de causalidade torna a
posicdo de Odegard mais so6lida conceitualmente.

° Por exemplo: “[q]uando vocé move seu bracgo, é plausivel dizer que
vocé provocou o evento, o movimento de seu braco. E a forma mais natural
de compreender essa observacgio é toma-la como implicando que vocé fez
algo que causou o evento. Nesse caso, sua acdo possui partes”. (Odegard,
1988, p. 146)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



28

e, como tentamos demonstrar, ndo ¢é suficientemente
conclusivo contra teorias volitivas da acdo. A interconexdo
entre investigacdo filoséfica e os estudos de neurociéncia, de
acordo com a perspectiva esbo¢ada hd pouco, pode servir para
uma formulacdo mais completa da relacdo entre volicio e
acdo corpdrea no futuro.

Consideracoes finais

O presente trabalho buscou reconstruir a teoria volitiva
da acdo fazendo uso de dois exemplos paradigmaticos
(William James e John Stuart Mill) que facilmente se
adequam a discussdes mais contemporaneas do tema da acao.
Sob esse pano de fundo, duas criticas, uma conceitual e outra
psicoldgica, foram escolhidas dentre tantas possiveis pelas
suas relevancias no panorama interdisciplinar da teoria da
acdo e, também, por exemplificarem dois tipos distintos de
criticas. Responder a essas criticas por apelo a literatura
recente possibilitou avaliar a plausibilidade de alguns aspectos
de uma possivel teoria volitiva da acdo mais robusta, que
conceitualmente sobrevive ao avanco de Gilbert Ryle. Do
outro lado, junto a psicologia cognitiva e as ciéncias empiricas,
o recorte aqui reconstruido acerca da voligdo, atos corpdreos
e atos mentais efetivamente vai em direcdo a ciéncia cognitiva
e ndo se recolhe dela.

Para uma resposta mais exata a questdo “acdo e volicdo:
uma conexao necessdaria ou mistica?” ainda necessitamos de
desenvolvimentos interdisciplinares em harmonia com a
neurociéncia e a psicologia, por exemplo. O rescaldo da
analise é de que as especificas e limitas criticas aqui
apresentadas ndo parecem ser o suficiente para retirar de cena
completamente a ideia de volicdo como conceito candidato a
uma teoria da agdo robusta e cientificamente assentada.
Embora ndo possamos concluir qual a forma da relacdo entre

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



29

acdo e volicio no momento, os desenvolvimentos aqui
esbocados servem para afirmar a plausibilidade de uma teoria
desse tipo como um plano de pesquisa interdisciplinar para o
futuro.

Referéncias
ARISTOTELES. Etica a Nicémaco. Abril S.A., 1984.
GINET, Carl. On Action. Cambridge University Press, 1990.

HARTON Jr.,, Merle C. A critical examination of the
volitional theory of action. Dissertagdo (Mestrado em
Filosofia) — Universidade de McMaster. 1976.

JAMES, William. Principles of Psychology. Henry Holt and
Company. 1890. MILL, J.S. Sistema de Logica Dedutiva e
Indutiva. Abril S.A., 1974.

ODEGARD, Douglas. Volition and Action. In: American
Philosophical Quarterly, Vol. 25, No. 2, Abril 1988, p. 141-
151.

RYLE, Gilbert. The Concept of Mind. University of Chicago
Press, 1949. SEARLE, John. Rationality in action. MIT Press.
2001.

WEIR, G.R.S. Action and Volition. Tese (Doutorado em
Filosofia) — Universidade de Edinburgh. 1983. WEGNER,
Daniel M. The lllusion of Conscious Will. MIT Press. 2002.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigagoes Filosoficas. Abril
S.A., 1975.

ZHU, lJing. Locating volition. In: Consciousness and
Cognition, Vol. 13, 2004, p.302— 322.

ZHU, Jing. Reclaiming volition: An alternative interpretation
of Libet’s experiment. In:

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



30

Journal of Consciousness Studies, Vol. 12,2003, p. 61-77.

ZHU, Jing. Understanding Volition. In: Philosophical
Psychology, 2007, p. 247-273.

(Submissao: 08/08/23. Aceite: 29/07/25)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



Representacoes de Maquiavel em Livros
Didaticos de Historia no Brasil (corpus de
1871 a 2013)

Representations of Machiavelli's thought
in Brazilian History textbooks
(corpus from 1871-2013)

d- 10.21680/1983-2109.2025v32n69ID33692

Patricia Fontoura Aranovich
Universidade Federal de Sdo Paulo (Unifesp)

patricia.aranovich@unifesp.br

Fernanda Elias Zaccarelli Salgueiro
Universidade Federal de Sdo Paulo (Unifesp)

fernanda.salgueiro@usp.br

Resumo: O presente artigo traz a baila os resultados do exame das
representacdes do pensamento de Maquiavel em livros didéticos
brasileiros de Histéria. O corpus se cinge ao material disponivel
consultado no acervo do Laboratério de Ensino e Material Didatico
(LEMAD) do Departamento de Historia da Universidade de Séao
Paulo em 2018. As interpretacOes acerca de Maquiavel estampadas
nas 43 obras analisadas foram divididas em trés categorias:
“Absolutista”, “Maquiavélica” e “Renascentista”. Constatou-se a
longevidade da difusdo do “Maquiavel maquiavélico” nas escolas.
Notou-se que as referéncias a sua identidade renascentista também
sdo antigas, mas sé se tornam a principal informagédo dos livros


https://doi.org/10.21680/1983-2109.2023v30n63ID29583

32

analisados entre as décadas de 1950 e 1970. A partir de 1970 se
fortalece a leitura absolutista do filésofo florentino. Dos anos 1980
em diante surgem interpretacOes alternativas a estas trés visoes
recorrentes, avancando teses novas nos materiais escolares, teses
que circulavam nas universidades brasileiras.

Palavras-chave: Maquiavel; Livros didaticos; Disciplina de Histéria.

Abstract: This text presents the results of an examination of the
representations of Machiavelli's thought in Brazilian history
textbooks. The corpus is limited to the material available in the
collection of the Teaching and Didactic Material Laboratory (LEMAD)
of the History Department of the University of Sdo Paulo in 2018.
The interpretations of Machiavelli in the 43 works analyzed were
divided into three categories: "Renaissance", "Machiavellian" and
"Absolutist". It was observed that the spread of the "Machiavellian
Machiavelli" in schools was long-lasting. It was noted that references
to his Renaissance identity are also old, but they only become the
main information in the books analyzed between the 1950s and
1970s. From the 1970s onwards, the absolutist reading of the
Florentine philosopher was strengthened. From the 1980s onwards,
alternative interpretations to these three recurring views emerged,
advancing new theses in school materials, theses that circulated in
Brazilian universities.

Keywords: Machiavelli; Textbooks; History programme.

Introducéo

ocentes que lecionam a disciplina de Histéria no

Ensino Médio costumam encontrar referéncias ao
pensamento de Nicolau Maquiavel em livros didéticos e
sistemas apostilados de ensino. Nestes materiais, verifica-se
por vezes um Maquiavel justificador do absolutismo, ou
propriamente absolutista; outras vezes, ele é apenas mais um
escritor do Renascimento Italiano. Do interesse derivado da
observacdo da variacdo destas facetas do escritor florentino
surgiu a motivacdo para realizar um retrato das leituras de
Magquiavel no ambito destes materiais escolares do passado.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



33

Teriam eles contribuido de algum modo para a ma fama de
que este pensador ainda sofre entre nds, sobretudo nos
circulos dos ndo-especialistas?

Como ¢é sabido, a disciplina de Filosofia teve uma
participacdo intermitente no curriculo escolar ao longo do
periodo republicano brasileiro. Mesmo nos periodos de sua
integracdo, ela se viu ndo raramente desvalorizada. Nesse
sentido, o professor e jurista Evaristo de Moraes Filho
observava, em 1957, depois de enumerar as idas e vindas dos
cursos de Filosofia no secundario e no nivel universitario, a
contradicdo de a Filosofia permanecer “fazendo meramente
numero, entre as demais disciplinas”, sem “desempenhar,
como se propunha, nenhuma func¢éo importante na formacao
intelectual e moral do adolescente”. Ao cabo, ela nio era
matéria sequer exigida nos exames vestibulares de quase
nenhum curso ao final da formacao basica (MORAES FILHO,
1959, p. 21-22).

Pesquisas recentes sobre o ensino de Filosofia no Brasil
apontam para direcao similar. Assinalam que houve diversos
periodos de “presenca indefinida” da Filosofia nos curriculos
escolares (ALVES, 2002, p. 12); postulam que hd um “regime
de descontinuidade” da insercdo curricular da Filosofia no
Brasil, cuja concepcdo ja nasce “estratificada” (MENEZES;
SILVA, 2020, p. 225 et seq); asseveram que “o ensino da
filosofia no Brasil € fragil e instavel” (SARDA, 2018, p- 189);
notam que “o movimento pendular da disciplina de Filosofia,
no contexto educacional brasileiro, foi causado por razoes
ideoldgicas que inibiam o pensar critico” (MAZAI; RIBAS,
2001, p. 12)', em especial no regime militar, quando a
Filosofia foi “alijada no periodo crucial de formacdo do
adolescente e, por motivos andlogos, praticamente desaparece
dos curriculos superiores” (BOSI, 1992, p. 316). Este breve

! Sobre outras possiveis causas para a desqualificaciio que a Filosofia
experimenta no regime militar, cf. CARMINATI, 2004, p. 8.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



34

balanco de pesquisas sobre o tema permite compreender que
“os problemas referentes a situacdo da Filosofia na educacdo
escolar nacional ndo é uma questdo apenas contemporanea,
mas tem raizes histéricas” (ALVES, 2002, p. 14)% Por conta
disso, hd inclusive quem chegue a concluir, de modo no
minimo provocativo, que “a Filosofia consumiu muito tempo
aspirando a um ‘lugar’ na Educacéo Brasileira” (BROCANELLI,
2012, p. 56).

Assim, a presenca/auséncia da disciplina de Filosofia no
curriculo escolar comum se faz notavel. Por outro lado, a
disciplina de Histéria gozou de relativa amplitude e
estabilidade no mesmo periodo. Por anos continuos, temas e
autores da Filosofia s6 puderam ser discutidos em sala de aula
por meio dos cursos de Histéria, nos quais se sabe que
Magquiavel teve muitas vezes um lugar. A Histéria se incumbiu
o papel de desenvolver uma formacéo concreta do cidadao,
seja voltada para a legitimacdo de uma elite nacional (os
“homens de escol”), seja voltada para que grupos mais amplos
pudessem compreender a “evolucdo humana” e agir na
realidade social (MANOEL, 2012). Em alguns casos, as
“funcdes” da disciplina de Histéria eram defendidas
justamente por oposicdo a Filosofia, um saber que, em
diversos momentos da era republicana, fora considerado por
demasiado abstrato, descolado da realidade e sem aplicacao
instrumental.

2 Dalton José Alves defende que a questio da presenca/auséncia da
Filosofia na Educacdo Basica no Brasil apresenta um problema “de cunho
pedagdgico e tem a ver com a concepgao de ensino e aprendizagem adotada.
Dependendo do projeto educativo adotado isto implica em maior ou menor
espago para a Filosofia na grade curricular das escolas” (ALVES, 2002, p.
14). Para uma critica do sistema de ensino “deficitdrio” dos jesuitas (com
“déficit institucional”, “cultural”, problemas de métrica e escala etc.) e das
limitages do ensino de filosofia na “era pds-colonial”, que “revalida, mas
modifica” os problemas anteriores, cf. DOMINGUES, 2017.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



35

Estas linhas gerais permitem entrever a relevancia do
estudo dos materiais didaticos de Histéria para compreender
a trajetéria do ensino, e a reproducao de representacoes,
acerca de certos fildsofos e temas filoséficos no Brasil. No caso
de uma investigacdo dedicada as interpretacdoes do
pensamento de Maquiavel em livros diddticos do Brasil, em
especial, ndo se poderia dispensar a andlise dos livros
escolares de Histdria, nos quais ele se fez presente. Este artigo
traz a baila os resultados de uma investigacdo com este escopo,
tendo por base um corpus de livros didaticos de Histéria
consultado ao longo do ano de 2018 no acervo eletronico e
fisico do Laboratério de Ensino e Material Didatico (LEMAD)
do Departamento de Histéria da Universidade de Séo Paulo®.

Corpus, proposta e limites da pesquisa

A pesquisa se iniciou com foco nos livros de Histéria do
Brasil constantes do acervo digital do LEMAD-USP, que
comporta obras dos séculos XIX e XX. Dentre os livros
digitalizados, encontramos apenas dois que mencionavam
Maquiavel en passant, um de 1876 e outro de 1952*. Apds essa
experiéncia, decidiu-se modificar o recorte inaugural para
englobar na andlise as obras das areas intituladas “Histéria
Geral”, “Histéria Universal” e “Historia da Civilizacdo” do
acervo digital e fisico. Com esta nova consulta, somaram-se as
duas obras mencionadas outras 41 publicadas no Brasil — com

3 Agradecemos aos professores e funciondrios do LEMAD pelo
auxilio na consulta e pesquisa no laboratério, bem como pela manutencéo
deste importante espaco de pesquisa e reflexdo sobre a sala de aula.

4 As obras sdo: Licdes de Historia da Pdtria, da autoria do “Dr.
Americo Brasiliense”, publicado por José Maria Lisboa da Typographia da
Provincia (Sdo Paulo), volume dnico, 1876; e Histéria da América - Segunda
série ginasial, de Alcindo Muniz de Souza, 52 edicdo, Companhia Editora
Nacional (Sdo Paulo), volume tnico, 1952.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



36

excecdo de uma, de origem lisboeta, que circulou pelo pais nas
primeiras décadas do século XX. Esses 43 livros publicados
entre 1871 e 2013 formam o corpus desta investigacio® (cf.
Anexo).

Nossa proposta se centrou em identificar e mapear as
linhas de interpretacdo de Maquiavel tipificaveis a partir da
leitura deste corpus. Embora este exame esteja ancorado na
amostra que obtivemos no LEMAD®, ele talvez possa guardar
interesse tanto para estudiosos de Maquiavel preocupados
com a recepcdo do seu pensamento e do signo do
“maquiavelismo” no Brasil, quanto para pesquisadores
focados em estudos sobre materiais didaticos das areas de
Histdria e Filosofia.

> Cumpre esclarecer que trés das quarenta e trés obras nio possuem
data de publicagdo. Contudo, pelas caracteristicas da publicacdo, bem como
pelas referéncias internas, identificamos que elas estdo compreendidas
neste mesmo intervalo temporal.

6 Quic4 possa estimular pesquisas mais abrangentes, que considerem
aspectos distintos do tema, um volume maior e mais diversificado de
materiais e outros autores Sobre o proprio conjunto do presente corpus,
deixamos para futuras investigacoes a analise do niimero de exemplares das
edicbes dos manuais, a sua circulacdo pelo territério nacional, a relagio
entre contetido e série de ensino ou as mudangas no interior das edicdes da
obra de um mesmo autor. Pode-se, assim, esperar que as hipdteses ora
apresentadas sejam recuperadas e revistas por estudos posteriores que
contemplem um volume maior de fontes primarias e secundarias e/ou
outras questdes norteadoras.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



37

O critério da distribuicdo temporal das obras do corpus,
segundo o ano de publicacdo das edi¢des consultadas, permite
constatar que o volume de materiais escolares analisados
cresce por década a medida que nos aproximamos dos anos
2000, concentrando-se fortemente na segunda metade do
século XX (cf. Grafico 1).

Distribuicdo temporal das obras didaticas do corpus
14
12
10

a

4
—
0

[1871,1909] (1909, 1947] (1947,1985] (1985, 2023]

Gréfico 1 - Dados compilados pelas autoras.

Ao longo dos anos correspondentes a estas publicacoes
ocorreram transfomagdes técnicas, logisticas, legislativas,
demograficas e educacionais significativas, que impactaram a
producao e a distribuicdo de livros diddticos. Para tomar
apenas um aspecto da questdo, considere-se que no fim do
século XIX os livros didéticos eram importados e quase artigo
de luxo. Até meados do século XX, viriam a se tornar um
produto nacional cada vez mais acessivel. Com o tempo,
alguns destes materiais chegaram a ser massificados,
ganhando e formando novos publicos leitores.

No periodo que vai de 1870 a 1924, muitas mudancas ocorreram no
mercado de livros escolares, que passaram de objeto raro, caro e para
poucos a ‘livros para todos os gostos e bolsos’, ‘acessiveis ao ptiblico
em geral’, vendidos ‘a precos moddicos’, encontrados em varios
lugares, com linguagem clara e palatavel aos muitos gostos e’
‘sentidos’. Analisando os livros didaticos, € possivel notar a
ampliaciio de seu puiblico-alvo. (...) [E] possivel acompanhar muitas
mudancas na producéo do livro didatico tanto nos aspectos graficos

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



38

e técnicos, tais como formato e linguagem, o que se refletiu no
barateamento da producéo, na diminuicdo dos precos, no aumento
no numero de tiragens e de vendas (SILVA, 2020, p. 237).

A histéria das aventuras dos livros diddticos no Brasil
ndo se separa das transformacoes ocorridas com o préprio
sistema educacional brasileiro, bem como o das politicas
publicas voltadas para o funcionamento das graficas do pais.
O barateamento do processo de impressdo, inclusive com
incentivos fiscais, a criacdo de politicas para a aquisicdo, o
comércio e a circulagcdo das obras escolares, a ampliagcdo do
acesso ao ensino e do processo de universalizacdo da cultura
letrada, assim como o crescimento demografico e do montante
de leitores, resultaram em aumento na producao dos livros
didaticos, bem como de sua distribuicao.

Dito isto, ndo ha como identificar se o corpus da pesquisa
é representativo da realidade histérica do periodo’. Por isso, o
recorte ndo autoriza a proceder a medicdo de impacto de
certas representacoes de Maquiavel veiculadas nesta ou
naquela edicéo de livro didético, ou mesmo no conjunto delas.
Destaque-se, ademais, que as mudancas no teor das normas
regulamentadoras e na forma de producdo e consumo das
obras, no interior do periodo abrangido pela pesquisa, gerou
um quadro heterogéneo de informacdes, modos de
composicao, formatos das obras, perfis de autores e publicos
leitores.

7 Embora se saiba da existéncia desses fatores que alteraram o
mercado de producdo, distribuicéo e circulacdo dos livros didaticos no Brasil,
este ndo € o foco do presente artigo.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



39

Pelo mesmo motivo, a disposicdo geografica das
editoras listadas no corpus nao traduz as dindmicas nacionais
e regionais de producdo e distribuicdo dos materiais diddticos
do Brasil entre o fim do século XIX e o comeco do século XXI°.
Os dados refletem antes uma fotografia do acervo do LEMAD,
com o filtro que propusemos’. E o que eles apontam quanto a
distribuicdo geogrdfica das obras? Conforme se nota pelo
grafico 2, ilustram uma concentracdo da origem das edicOes
na regidao Sudeste (93% do total), com destaque para os livros
produzidos no Estado de Sao Paulo, que representam cerca de
83,7% da amostra.

Sede das editoras dos livros didaticos

’ = Lisboa
MG
RJ
SP

Gréfico 2 — Dados compilados pelas autoras.

8 Cf. SILVA, 2014, p. 237. De resto, niio deixa de ser curioso que a
representacdo demografica do corpus é semelhante a encontrada no Brasil
apés a politica de incentivo editorial do governo Juscelino Kubitschek,
quando “Sdo Paulo e Rio de Janeiro [se tornaram] responsaveis por 59,6%
do total de titulos produzidos e 82% do montante de livros impressos do
setor. JA& em 1973 esses numeros sobem para 96,6% e 97,7%
respectivamente e 75% de todas as vendas em livrarias ocorre nessas duas
cidades” (RODRIGUES, 2020, p. 8). No entanto, € improvavel que esses
indices tenham se mantido estaveis durante um século.

® Nos primeiros anos do século XX, era mais barato importar livros
didaticos que produzi-los no Brasil. Este cendrio muda com o “surto
industrial” da década de 1930, que ird aumentar a producdo nacional em
mais de 400% até 1950. Ainda assim, em 1947, o mercado de livros
importados dos Estados Unidos e da Argentina supriam 50% da demanda
brasileira. Com os incentivos fiscais do governo Kubitscheck, a partir de
1956 a producdo da industria editorial triplica e supera a Argentina
(RODRIGUES, 2020).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



40

Mapeamento das linhas interpretativas

No item anterior explicamos que nosso objetivo
resguarda-se em identificar e entender em que consistem as
leituras de Maquiavel difundidas no Brasil nas 43 obras de
nosso corpus. Trata-se de uma abordagem qualitativa, que é
elementar quando se parte de uma perspectiva filoséfica. Tal
abordagem nao impede, contudo, que se faca uma exploracao
da dimensdo quantitativa destes materiais, a que somos
convidadas pelo seu préprio volume.

Com vistas ao alcance das duas finalidades, qualitativa
e quantitativa, as representacoes de Maquiavel encontradas
foram divididas em trés matrizes basicas — Absolutismo (A),
Magquiavelismo (M) e Renascimento (R) — e suas combinacdes
(AM, AR, MR e AMR). O gréfico abaixo assinala a incidéncia
temporal por vinténios das publicacoes em que tais leituras,
consideradas nos seus agrupamentos por obra, apareceram.

Distribuicao temporal dos grupos de imagens (por
obra) acerca de Maquiavel

B Absolutismo (A) B Maquiavelismo (M)
[l Renascimento (R) AM
B AR B MR
B AMR B Novas abordagens
2010
.
1970
1950
1930
1910

1890
1870 ==

Gréfico 3 — Dados compilados pelas autoras.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



41

Se este quadro € preciso ao apontar o conjunto de teses
de cada obra, ele ndo permite perceber a trajetéria de
presenca de cada tese elementar (A, M e R) nos anos cobertos
pelo corpus. A primeira vista, a imagem pode levar a crer ter
havido uma baixissima incidéncia do maquiavelismo (M). De
outro modo, quando buscamos ativamente todas as
ocorréncias de M, incluindo as apari¢coes nos agrupamentos
(AM, MR, AMR), deduz-se coisa bem distinta.

Em razdo desta constatacdo, procedemos ao
desdobramento destes grupos de leituras, separando-os pelas
teses elementares (A, M e R). A seguir, reunimos todas as
ocorréncias pertencentes a cada um dos trés tipos basicos de
representacdo do pensamento de Maquiavel, sob o prisma da
sua distribuicdo temporal. Com isso, obtivemos a figura abaixo:

Distribuicdo temporal das representagcées de Maquiavel

M Absolutismo (A) B Maquiavelismo (M)

M Renascimento (R) [ Novas abordagens

2010 T
1990
AV4
1970 l
1950
1930
° ° °
1910 @
1890
1870 ©

Gréfico 4 — Dados compilados pelas autoras.

Em linhas gerais, constata-se uma distribuicdo quase
uniforme das trés teses elementares no periodo do recorte. Se

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



42

7

a interpretacdo mais antiga ¢ a do maquiavelismo (M),
inserida em obra de 1871, e retomada no fim dos anos 1960
em diante, as demais leituras (A e R) cobrem ainda melhor
todo o intervalo das publica¢des pesquisadas, concentradas na
segunda metade do século XX.

Assim, além das versdes segundo as quais Maquiavel
seria o defensor da imoralidade, dissimulacdo e manipulacdo
(M), ha ainda, mais recorrentemente, as obras que o retratam
como o representante do Renascimento Italiano ou o
humanista (R). Nao raro, ele é o grande dramaturgo da
Mandrdgora. A tese absolutista aparece pontualmente na
década de 1920, vindo a assumir um corpo visivel e recorrente
sobretudo a partir da década de 1970, seja como a unica
versdo de Maquiavel (A), seja articulada com as outras visoes.
Se o gréfico acima revela algum contraste mais efetivo entre
as posicoes apresentadas, ele ocorre entre as trés teses
elementares relativamente as leituras emergentes (“novas
interpretacdes”), numericamente minoritdrias e de teor plural,
que aparecem a partir de meados dos anos 1980 e, sobretudo,
de 1990 em diante, trazendo a baila a voz da doutrina
especializada e os debates que ela portava para a
interpretacdo de aspectos polémicos da obra do autor até
entdo ensinados como incontroversos.

Maquiavel maquiavélico

No interior do conjunto de livros analisados,
encontramos a primeira men¢do a Maquiavel em uma obra
traduzida ao portugués e publicada no Rio de Janeiro pelo
livreiro-editor B. L. Garnier em 1871. Trata-se do Curso de
Historia Universal, "obra dedicada para uso das escolas
brasileiras", da pena do Monsenhor Daniel, Bispo de
Coutanges e Avranches (Franca), "traduzido e continuado até
nossos dias pelo Dr. Joaquim Maria de Lacerda, Membro da

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



43

Arcadia Romana" (1871, p. 95). O trecho em que o florentino
aparece é uma citacdo oriunda de obra francesa do século XIX,
sem maiores especificacdes sendo as indicadas abaixo:

‘Indifferente em materia de religido e habituada desde muito tempo
a dissimular, a regente [Maria Stuart] tratou de por em pratica as
maximas de seu paiz natal e aquelle principio de Machiavel, seu
autor favorito: Dividir para reinar. Este systema de governo que
consistia em manter o equilibrio entre as partes contrarias, teve
sobre os costumes da epocha a mais perniciosa influencia e deu aos
reinados dos dous ultimas Valois um caracter torpe de duplicidade e
perfidia’ ("Guerras Religiosas" - Carlos IX)°.

Nesta passagem, atribui-se a Maquiavel, “autor favorito”
de Maria Stuart, a responsabilidade pela elaboracdo da
estratégia politica adotada pela regente, qual seja, a de
“dividir para reinar”. Identificam-se ja ai algumas marcas da
imagem maquiavélica projetada sobre nosso autor: a de um
pensador que concebeu um “sistema de governo” com
principios e praticas “indiferente[s] em matéria de religido”,
baseados em dissimulacdo, “perniciosa influéncia”, “um
carater torpe de duplicidade” e “perfidia”.

Cinco anos depois, nas Li¢bes de Historia da Pdtria, o Dr.
Americo Brasiliense enuncia com palavras similares o “sistema
maquiavélico”,  entendido = como  modus  operandi
“desorganizador e faccioso das cortes de Lisboa”'':

A 8 de Setembro o principe dirigiu uma proclamacéo aos paulistas;
encontra-se esta na colleccéo de leis de 1822. (...) Nesse importante

10 Mantivemos em todas as cita¢des a grafia original.

' A outra obra de Histéria do Brasil analisada — a 52 edi¢do da
Histéria da América (1952), de Alcindo Muniz de Souza, voltada a 22 série
ginasial —, contém transcri¢do de uma obra de 1928, Civilizacdo contra a
Barbdrie, de Batista Pereira, que atribui a Maquiavel o estigma da
dissimulacdo: “Urquiza inda é para muitos um enigma. Toda a dissimulagéo
de Maquiavel nada vale perto da do cabecilha entreriano. Jano tinha duas
caras. Ele trés. Com uma sorria a Rosas, com outra ao Brasil, com a outra
ao Paraguai" (Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional, 1952, p. 149).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



44

documento disse o principe "que consagrava amor d provincia de S.
Paulo em particular, por ser aquella que perante elle e o0 mundo inteiro
fez conhecer primeiro que todos o systhema machiavelico,
desorganisador e faccioso das cortes de Lisboa..." (Typographia da
Provincia de S. Paulo, 1876, p. 248)

Temos aqui, entdo, duas obras da segunda metade do
século XIX, de matriz europeia, que difundem o
maquiavelismo no Brasil no bojo do ensino formal. Veremos
adiante que o terceiro livro didatico que adota tal perspectiva
é uma publicacio lisboeta de 1921".

Até 1920 ndo encontramos mais no material pesquisado
outras obras que retratem esta leitura. De fato, em 1907, na
42 edicdo do Compendio de Historia Universal (Sao Paulo,
Duprat & C.) do P. Raphael M. Galanti, professor do Colégio
Anchieta em Nova Friburgo e sécio honordrio do Instituto
Historico-Geografico de Sdo Paulo, nédo se vislumbra nenhuma
referéncia a Maquiavel. E tampouco na 22 edicdo da Historia
Universal — “Licbes escriptas de conformidade com o
programma de 1918 do Collegio Pedro II” (Rio de Janeiro,
Jacintho Ribeiro dos Santos, 1919) de Jodo Ribeiro.

Em 1921 é publicada em Lisboa a 92 edicdo do
Compendio de Historia Universal do General José Nicolau
Raposo Botelho, "antigo professor da Escola do Exército, do
Collegio Militar e do Lyceu Central e Escola Normal do Porto"
(Lisboa, Parceria Antonio Maria Pereira). Tem-se com ela a
primeira obra do corpus que contribui para uma interpretacao
absolutista de Maquiavel — de que trataremos no proximo
topico do trabalho. No que tange ao maquiavelismo, dois
aspectos merecem destaque: a mencao expressa a’O Principe
como o manual que corporifica a perfidia de Maquiavel, e a

12 Para compreender as origens do maquiavelismo europeu, cf.
PROCACCI, 1965; BALSAMO, 1984; BEAME, 1982; CARTA, 2002; KELLEY,
1970; e LASTRAIOLI, 2009.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



45

relacdo desta obra com “a theoria da politica egoista, que para
conseguir um fim aceita todos os meios” (1921, p. 278).

As trés obras realcadas (as de 1871, 1876 e 1921)
contém os principais componentes do modelo interpretativo
ora intitulado de maquiavelismo. De acordo com ele, a
“teoria”, o “sistema maquiavélico”, o “regime de governo”
proposto por Magquiavel incorpora a dissimulacdo, a
duplicidade de cardter, a perfidia e o egoismo como
expressoes de um estrategismo que nao encontra barreira de
nenhuma ordem. A “indiferenca” ou contrariedade aos
preceitos morais e religiosos traduz a ideia de que, para o
florentino, “um fim aceita [ou justifica] todos os meios”.
Diante da finalidade de manter o dominio sobre o governo, a
promocao do facciosismo, que divide e desorganiza a cidade
para desta situagdo extrair vantagens politicas, parece
plenamente fundamentada. Seriam estas as licoes deixadas
por Maquiavel n’O Principe, uma obra-sintese cuja
imoralidade é ndo raramente censurada.

Os elementos deste arcabouco interpretativo foram
replicados, com algumas variacdes e adicbes, em livros
didaticos posteriores. Em obra de 1961, cuja primeira edicdo
data de 1949, Borges Hermida retoma duas caracteristicas
acima elencadas, a perfidia e a legitimacdo do emprego de
quaisquer meios para atingir um fim politico, conjunto a que
atribui o expresso nome de “maquiavelismo”*?. Aduz, ainda,
bem alinhado a seus antecessores, que o fundamento desta
doutrina se manifesta n’O Principe. Mas ha uma novidade aqui,
certamente sintatica e talvez também conceitual, ao menos no
interior da cronologia que ora tracamos, pois o autor introduz
a ideia de que o fim justificador das medidas do governante,

3 A primeira edicio da obra data de 1949 (Colegio Didatica do
Brasil, Editora do Brasil), mas néo tivemos acesso a ela.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



46

7

isto é, o critério da acdo politica, ndo é a manutencdo do
dominio do governo sobre os studitos, mas o “bem do Estado”.

Maquiavel escreveu o Principe, notavel estudo sobre os chefes de
Estado de seu tempo; dessa obra derivou-se a expressio
maquiavelismo que € a justificacdo de todos os meios empregados
pelos governantes, mesmo os que a moral condena, desde que sejam
para o bem do Estado (Histéria Geral, 162 edicdo, 1961, p. 31).

O autor ndo se alonga na explanacdo de que bem seja
este e se, afinal, ele equivale de todo modo apenas a
manutencio do governante no poder'*. Registremos, contudo,
que anos depois surge uma expressdo que parece fazer alusdo
a esta, mas que na histdria da Filosofia Politica tem uma vida
longa e prépria: a férmula “razdo de Estado”. Ela
frequentemente serd intercambiada com a ideia de que os fins
justificam os meios e de que como os fins envolvem a “razao
de Estado” (com muiltiplas vertentes do que isto significa'),
os meios empregados podem ser ilimitados.

Em 1966 a tese maquiavélica reaparece na 12 edicdo da
Historia Geral — Moderna e Contempordnea, de Washington dos
Santos e Umberto Augusto de Medeiros (1966, p. 149). Os
termos utilizados pelos autores se encontram no repertério de
ideias ja conhecido, mas dois aspectos merecem atencéo.
Primeiro, a tese de que O Principe consiste em um manual que
propoOe ao rei um modelo ideal de formacédo e conduta ("na
sua obra O PRINCIPE apresenta as qualidades ideais do

14 Registre-se que uma obra publicada trinta anos depois segue
diretriz semelhante. Afirma-se que o principe deve agir como for necessario
para satisfazer os interesses do Estado, “mesmo no uso da violéncia” (José
Jobson de A. Arruda e Nelson Piletti, Toda a Histdria, 42 ed., 1996, p. 168).
O que seriam esses interesses € algo que fica por detalhar.

5 Sobre os antecedentes do conceito no periodo medieval (ratio
status regni) e seus usos no século XVI, cf. SFEZ, 2020, caps 1-3.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



47

principe”)*®. Segundo, uma abordagem do topos de que “os
fins justificam os meios” que, pela primeira vez no corpus,
torna o resultado da conduta um fator determinante para a
apreciacdo da sua validade, “tudo deve ser permitido,
contanto que coroado pelo éxito". Apesar de haver limitacoes
(como o esquematismo, certa descontextualizacdo e poucos
desdobramentos), a introducdo deste condicionante abranda
a acidez da outra versio maquiavélica desta tese,
aproximando o livro didético do texto de Maquiavel .

Esta inovagdo hermenéutica restou incorporada em
obras posteriores, como a Nova Histéria de Ricardo de Moura
Faria e Adhemar Marques. Lemos ali: “[Maquiavel] afirma que
os fins justificam os meios e, portanto, é licito ao principe
lancar méo de quaisquer medidas, desde que a grandeza do
Estado seja alcan¢ada ou mantida” (1982, p. 65, grifamos).
Algo semelhante consta do livro didatico Histdria e consciéncia
do mundo (1994, p. 187), de Gilberto Cotrim. Com isso, a
énfase moralista que observamos nos livros do inicio do século
se torna menos nitida.

Ocorre que tais leituras sdo minoritarias no interior da
presente categoria. De um modo geral, a ideia de que “os fins
justificam os meios”, a mais recorrente do paradigma

16 José Jobson de A. Arruda e Nelson Piletti, em Toda a Histéria (42
ed., 1996, p. 133), enveredam no mesmo sentido: “[u]ma das maiores obras
florentinas é O Principe de Maquiavel, espécie de manual de politica
destinado a ensinar aos principes como manter o poder, mesmo contra a
moral cristd”. No comentdrio especializado sobre Maquiavel encontramos
leitura semelhante em Quentin Skinner, para quem O Principe participa do
género textual dos espelhos de principes (specula principum), que
propunham modos de comportamento ideais para os principes. De acordo
com este célebre estudioso, haveria ai um ponto de continuidade entre O
Principe e seus congéneres humanistas e medievais (SKINNER, 1996, parte
II, cap. 5).

17 Sobre este tema, cf. ARANOVICH, 2014, p. 21-36.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



48

maquiavélico, foi difundida sobretudo na sua formulacdo
incondicional desde o inicio até o fim de nosso recorte. Eis o
que se testemunha, ilustrativamente, no material de cursinho
do Anglo (2002, p. 91); nos livros Histdria para o Ensino Médio,
de Claudio Vicentino e Gianpaolo Dorigo (2005, p. 180-1),
Historia em Movimento, de Gislane Campos Azevedo e
Reinaldo Seriacopi (2010, p. 245); e Estudos de Historia, de
Ricardo de Moura Faria, Moénica Liz Miranda e Helena
Guimardes Campos (2010). Na obra Histdria: de olho no
mundo do trabalho, os autores Herddoto Barbeiro, Carlos
Alberto Schneeberger e Bruna Renata Cantele (2004, p. 168)
relacionam expressamente a autorizacdo para que O
governante aja desonestamente a fim de se manter no poder,
a expressdo de que “os fins justificam os meios” e a alcunha
do “maquiavelismo”. N’O Principe, Maquiavel “expunha a
ideia de que o soberano néo devia ter escrupulos para manter
o controle sobre o Estado. Para ele, os fins justificam os meios.
De seu nome deriva o termo magquiavelismo”. Em outra
passagem, os autores procuram amenizar as duras criticas que
Maquiavel experimentou por conta desta sua teoria,
postulando que o que ele propunha nao era mais que a “dura
realidade daqueles que almejavam a posse do poder” (2004,
p. 168).

A partir da década de 1980, veremos em tépico adiante,
surgem novas interpretacdes de Maquiavel. Quando colocam
énfase na possibilidade de quebra de regras morais, tais
leituras associam a acdo do principe a exigéncia, que recai
sobre ele, de efetivamente “garantir a seguranca e a
prosperidade de toda a nacao” (Pedro Sérgio Pereira e Robson
Alexandre de Moraes, Historia, 22 ed., 2001, p. 39). Destoam,
portanto, da versdo carregada do maquiavelismo que vimos
até aqui e que parece se enfraquecer lentamente, a medida
que as décadas avancam.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



49

Magquiavel absolutista

No corpus, a primeira mencdo a relacdo entre o
pensamento de Maquiavel e o absolutismo reside em uma
obra didatica portuguesa de 1921, da pena do General José
Nicolau Raposo Botelho. O escritor atribui a Maquiavel o
papel histérico de ter contribuido para fundamentar tanto a
imoralidade quanto os governos absolutistas. Agora é este
segundo aspecto que nos interessa.

Machiavelo nasceu em 1469, em Florenca, e foi secretario da
republica. Desejando que na Itdlia apparecesse um soberano assaz
poderoso para rebater as tentativas de dominacéo entdo feitas pelos
franceses e os hespanhdis, e para fundar a unidade nacional escreveu
o célebre livro O Principe, no qual fez a theoria da politica egoista,
que para conseguir um fim aceita todos os meios, ainda os mais
pérfidos. As suas maximas tornaram-se infelizmente durante trés
séculos a moral dos homens de Estado da Europa, e deram também
o seu contingente para a consolidacdo do poder absoluto dos reis
(Compendio de Historia Universal, 1921, p. 278).

Os elementos que compdem o retrato do Maquiavel
absolutista sdo a concentracdo de poderes, a busca pela
unidade nacional e o uso instrumental da razao para fins de
estratégia e calculo. Alguns deles encontram-se em materiais
escolares brasileiros posteriores. Em Histéria, por exemplo,
Renato Mocellin atrela o processo de centralizacdo do poder
ao absolutismo mondrquico, posicdo que teria sido defendida
em O Principe sendo diretamente para a instalacdo de um
poder absoluto, ao menos com vistas a “manutencdo do
Estado forte” (2005, p. 183). Além disso, a ideia de que “os
fins justificam os meios” também aparece no encadeamento
argumentativo de interpretacdes que procuram oferecer as
provas de assuncdo do absolutismo por parte de Maquiavel.
Mas para que de um ponto se chegue ao outro os autores
tracam diferentes percursos, que gostariamos de detalhar
agora.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



50

Na obra do General Botelho encontramos a ideia de
unidade nacional, fim em nome do qual tudo se justificaria. Ja
na Historia Geral de Herédoto Barbeiro (1976, p. 188), como
em Histéria: de olho no mundo do trabalho, do mesmo autor,
em coautoria com Carlos Alberto Schneeberger e Bruna
Renata Candele (2004, p. 189), o raciocinio passa pela
garantia do “bem do Estado” enquanto finalidade ultima que
se impde sobre quaisquer interesses individuais e conduz a
formacdo de um regime absoluto. A Histéria Geral das
Civilizacdes, de Paulo Miranda Gomes, Nelson de Moura e
Alaide Inah Gonzalez (1977, p. 123) toma caminho similar,
ao defender que todo ato do soberano é valido desde que “atil
a seguranca do Estado e a expansdo nacional”. J4 na Nova
Historia, de Ricardo de Moura Faria e Adhemar Marques
(1982, p. 65), isto ocorre porque cabe ao principe a
“manutencdo da ordem e da prosperidade nacional”’, bem
como da “grandeza do Estado”. A unificacdo nacional italiana
e a preservacdo do governo sdo os fins subjacentes a teoria
absolutista presente n’O Principe de Magquiavel, segundo
Florival Céceres (1988, p. 92 e 115).

Ainda, na Histéria Geral das Civilizagbes considera-se
que a moral medieval constituia até entdo um limite para o
poder politico. Maquiavel aboliria esta barreira, ao tornar os
valores morais superaveis ou ignoraveis em face de supostos
fins politicos maiores, abrindo as portas para o poder absoluto
do governante. Esta leitura reaparece em outros livros
didaticos, como Histdéria das Sociedades, de Aquino, Jacques,
Denize e Oscar [sic] (1978, p. 30). Os autores arguem que
Maquiavel despreza a ideia medieval de que a “lei moral”
poderia limitar a autoridade do governante. Assim, nenhum
critério exterior ao poder politico (como a moralidade ou a
religido) pode restringi-lo, de modo que ele se perfaz ilimitado.
A tnica obrigacdo do dirigente reside entdo em “manter o
poder e a seguranca do pais que governa”, podendo recorrer
aos meios necessarios para tanto. Por fim, em uma via um

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



51

pouco distinta, o absolutismo de Maquiavel pode ser
reconhecido pelo emprego decisivo de uma razdo estratégica
e retdrica que, articulada com a superioridade do Estado em
relacdo aos individuos, levaria a “justificativa [de] utilizacao
da violéncia”. Desse modo, estaria criada uma “teoria do
poder absoluto” (José Jobson de Andrade Arruda, Historia
Moderna e Contempordnea, 1981, p. 62).

Considerando a diversidade de linhas interpretativas
mencionadas acima, pode-se assinalar que na base da
demonstracdo argumentativa de que Maquiavel seria um
autor absolutista observam-se nos materiais didaticos os
seguintes termos: a concentracdo de poderes, a busca pela
unidade nacional, o uso instrumental da razdo tanto para a
montagem de estratégias e calculos, quanto para fins de
legitimacdo da experiéncia da violéncia, e a tese de que “os
fins justificam os meios”. Quando apontados, estes “fins”
costumam ser: a unidade nacional; o bem do Estado; a
seguranca do Estado, a manutencdo da ordem; a preservacao
do governo; a expansdo nacional; a prosperidade nacional; e
a grandeza do Estado. Em alguns materiais escolares, ja vimos,
mais de um desses aspectos sdo mencionados ao longo da
exposicdo. Dentre os mais recentes, isto ocorre em Histdria e
consciéncia do mundo, de Gilberto Cotrim (1994, p. 186-7), e
em Historia, de Pedro Sérgio Pereira e Robson Alexandre de
Moraes (2001, p. 39), para nos restringirmos a apenas dois
deles.

E curioso notar que os livros brasileiros que adotam a
matriz absolutista s6 aparecam, no interior do corpus, entre o
fim da década de 1950 e o inicio da de 1960 e déem mostras
de sua permanéncia até 2010 '®. Algumas destas obras

8 Em outro eixo, que néo deixa de constituir um indicio dos modos
de recepc¢do da obra de Maquiavel no Brasil, data de 1961 a publicacdo da
primeira edicdo do libelo Vargas, o maquiavélico, da pena de Affonso
Henriques. O autor, afiliado as ideias e concepcdes conservadoras da UDN,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



52

apresentaram grande sucesso editorial. Em 1974, por exemplo,
a Historia Geral de A. Souto Maior ja alcancava a 152 edicao
pela Companhia Editora Nacional. Nela o autor postulava que
O Principe era um “tratado de ciéncia politica e também de
absolutismo” (SOUTO MAIOR, 1974, p. 287-288). Se muitos
textos procuram apresentar razdes para o enquadramento de
Magquiavel como absolutista, como vimos acima, deve-se
mencionar a parte consideravel dos trabalhos alinhados a esta
leitura que ndo vao além da simples afirmacao desta tese, sem
que haja uma tentativa de demonstracdo dos seus
fundamentos'.

Magquiavel renascentista

A incidéncia temporal das mencbes a Maquiavel como
autor renascentista (juntamente com outras matrizes ou nao)
sucede desde as primeiras décadas do século XX aos primeiros
anos do século XXI. Enquanto versao exclusiva relativa a
Maquiavel, a tese teve sua maior forca especialmente entre
1950 e a década de 1970. A inclusdo do autor dentre os
renascentistas italianos, humanistas e/ou grandes escritores
do Renascimento por meio da simples identificacdo de um ou
dois de seus escritos viria a se tornar um topos dos materiais
didaticos de Histéria até o século XXI. No capitulo dedicado
ao Renascimento, no interior da 32 edi¢do da Historia da
Civilisagdo: Ligbes (Francisco Alves & C., 1912, p. 157), de José
E. C. de Sa e Benevides, por exemplo, consta apenas que
Magquiavel fosse “grande prosador”.

procura lancar sobre Gettlio Vargas a imagem de tirano inescrupuloso que
exsurge de Maquiavel. Ao que parece, tal obra teve mais de uma edigdo na
mesma década. Cf. FERREIRA, 2015, p. 253-273.

19 Por exemplo, na Histdria Geral de Lddmo Valuce (1975, p. 164);
Histéria Geral de Arnaldo Fazoli Filho (1978, p. 228); Histdria, de Ilmar
Rohloff de Mattos et. al (1977, p. 90); Anglo (2002, p. 111).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



53

Quando expde-se a motivacdo deste tipo de
enquadramento, Maquiavel é considerado um autor
renascentista por dois motivos: sua insercdo histdrica, tanto
temporal quanto geograficamente, nos processos de
transformacao social, politica e economica de Florenca, a
capital do Renascimento Italiano nos séculos XV e XVI; e a
identificacdo de caracteristicas do Renascimento na sua vida e
obra. Muitos livros destacam expressamente o brilhantismo e
a grandeza literdria de sua pena: “(...) grande prosador,
Machiavel”. (BENEVIDES, José, Historia da Civilisagdo: Ligoes,
1912); “Na litteratura brilharam durante a Renascenca:
Ariosto e Machiavelo na Italia” (BOTELHO, General José
Nicolau Raposo, Compendio de Historia Universal, 1921);
“Foram notaveis, na literatura italiana do Renascimento:
Magquiavel (1469-1527), autor do Principe, obra politica, e das
Historias Florentinas” (SOUZA, Alcindo Muniz de, Historia
Geral, 1951); “[dentre os literatos, destaca-se] Maquiavel,
autor de ensaios politicos, entre os quais é famoso o estudo
denominado O Principe” (LOBO, R. Haddock, Historia
Moderna e Contempordnea e Historia do Brasil, 1959); “Os
principais escritores do Renascimento foram os prosadores
Magquiavel e Guicciardini e os poetas Ariosto e Tasso”
(MUSSUMECCI, Victor, Histéria Geral, 1970).

Sobretudo a partir de meados da década de 1970,
caracteristicas  marcantes do  periodo, como o
antropocentrismo, o racionalismo e o individualismo, passam
a ser associadas diretamente a obra politica do autor,
sobretudo a’0 Principe, mas também a sua producao
dramaturgica, com acento sobre a Mandrdgora. Em uma obra
coletiva de 1975, Histdria da Civilizagdo: drea de estudos sociais,
Sérgio Buarque de Hollanda, Carla de Queiroz, Sylvia Barboza
Ferraz e Virgilio Noya Pinto (1975, p. 172) escrevem, em meio
a uma citagdo do capitulo XXV d’O Principe: “O homem do
Renascimento (...) deveria saber guerrear com bravura, ser
um politico astuto, um habil diplomata, um governante de

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



54

pulso (...) e ser, antes de mais nada, responsavel por si
mesmo”. E assim que o principe de Magquiavel se torna o
modelo ora do governante, outrora do homem do
Renascimento, transformando-se em testemunho da visdo de

mundo de toda uma época.

A Histéria Geral, de Raymundo Carlos Bandeira Campos,
percorre via semelhante. Para ele, o préprio absolutismo é
parte do espirito da época, que a obra de Maquiavel encarna:

Na época do Renascimento, as monarquias nacionais formadas na
Europa Ocidental evoluiram para uma ampliacdo cada vez maior do
poder politico dos reis, que se foram transformando em monarcas de
poderes absolutos. Todas essas mudancas refletiram-se na obra
tipicamente renascentista de Nicolau Maquiavel, O Principe
(CAMPOS, Historia Geral, vol. 2, 1981, p. 30).

O autor ainda lembra que a razdo se tornou a fonte do
conhecimento, o que conduziu ao estabelecimento de uma
nova filosofia, que se afastava de certas concepcoes medievais.
Ela derivava de um novo homem, o burgués, cujas principais
caracteristicas seriam “individualismo, hedonismo e
naturalismo”, sob inspiracdo dos exemplos dos antigos. O
humanismo de Maquiavel anuncia a Modernidade em diversas
frentes — na teorizacdo do Estado, da (ciéncia) politica, do
método histdrico, do desenvolvimento do teatro. Surge, entéo,
uma razao objetiva, critica e, a um s6 tempo, cinica.

[no item “Os génios do Renascimento Italiano”] Maquiavel foi

duramente criticado por seu cinismo e desprendimento. No entanto,

o que escrevia era a dura realidade daqueles que almejavam a posse

do poder. Escreveu o "Principe", obra cldssica para os que querem se

instruir em ciéncia politica. O génio de Maquiavel, aplicado a seus

estudos de Histdria, deu-lhe uma posigdo critica, dissociando a

verdade da lenda e da fantasia. Sua "Histéria de Florenca" é o maior

testemunho de seus trabalhos. Maquiavel andou ainda pelos
caminhos do teatro, tendo feito uma critica muito fina e cortante

sobre a sociedade de sua época na obra "A Mandrdgora" (BARBEIRO,
Herddoto, Histéria Geral, 1976)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



55

[No campo da literatura] [d]estaca-se Maquiavel (O Principe,
Mandrdgora), sendo a primeira obra citada responsavel pela
subversdo das doutrinas politicas da Id. Média, especialmente as
ideias de governo limitado e emprego da ética em politica.
Considerado um cinico, ndo se pode esquecer que baseava-se na
realidade da Italia de sua época; destacou-se pelo patriotismo ao
pregar a unidade italiana, o que néo se realizou, entretanto. Quanto
a Mandrdgora, é considerada a principal peca teatral do
Renascimento italiano. O espirito critico e cinico de Maquiavel se
revela nesta comédia, em que satiriza a sociedade renascentista
(MARQUES, Adhemar Martins; FARIA, Ricardo de Moura, Nova
Historia, 1982)

Outros dois temas sao inseridos no tépico do
Renascimento e se repetem. Primeiro, o da defesa da
unificacdo italiana, ndo como um ideal tedrico individual, mas
como sinal representativo de uma época e do enraizamento
histérico do autor. Depois, o da separacdo entre religido e
politica, publico e privado, que configuraria um modo de
ruptura com o mundo medieval. Nesse sentido, litteris:

[Cinquecento] Na politica, a grande figura foi Maquiavel (1469-
1527). Suas obras principais sdo Discursos sobre a primeira Década
de Tito Livio (obra histérica), Mandrdgora (obra teatral) e Principe.
Toda sua obra foi dominada fundamentalmente pela ideia da
unidade italiana e a busca dos meios para essa unificagéo, discutindo
as formas de governo mais apropriadas para sua preservacio
(CACERES, Florival, Histéria Geral, Minas Gerais: L&, 1988, p- 92).

(...) ao separar a politica da religido, Maquiavel é um tipico
representante do espirito humanista do Renascimento. Entre suas
obras, conta-se também uma das melhores pecas teatrais da Italia da
época - A mandragora (MARANHAO, Ricardo; ANTUNES, Maria F.,
Trabalho e Civilizacdo, Sdo Paulo: Moderna, 1999, p. 148 — box
“Magquiavel e a unificacéo italiana”).

No ambito da literatura e do pensamento politico, o Cinquecento
produziu autores de importancia universal, como Ludovico Ariosto,
Torquato Tasso e, principalmente, Nicolau Maquiavel (1469-1527).
Escritor, historiador e cientista politico, Maquiavel € o autor da obra
O Principe, tratado no qual faz uma reflexdo sobre a natureza do
poder politico e da conselhos aos soberanos sobre a melhor forma de

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



56

constituir um governo centralizado e de unificar a peninsula itélica.
(DIVALTE, Histdria, Sdo Paulo: Atica, 2002, p. 106).

Assim, as caracteristicas do Renascimento vislumbradas
na obra de Maquiavel por alguns autores sdo antropocentismo,
racionalismo, individualismo, absolutismo, florescimento da
literatura e do teatro, desenvolvimento de razdo critica,
cientifica, cinica, objetiva e calculista. Excepcionais sdo os
livros didaticos que se lancam a justificacdo tedrica da
categorizacdo da Mandrdgora como exemplo de texto
renascentista. A Historia Geral das Civilizacoes, de Paulo M.
Gomes, Nelson de Moura, Alaide I. Gonzalez é um deles. Os
autores propdoem que ela seja representativa por apresentar
“realismo intelectualista (...), culto da forma, linearismo e
objetividade”, tipicos do Renascimento (102 ed., 1977, p. 108).

Novas interpretacoes

No periodo de 1980 a 2010 presenciaram-se sinais de
que um sutil processo de transformacdo do comentdrio
didatico sobre Maquiavel estaria em curso, gracas a
publicacdes que dissentiram das matrizes do absolutismo e do
magquiavelismo. Tais deslocamentos foram minoritarios e, por
vezes, ocorreram nas mesmas obras que continham elementos
destas mesmas matrizes. Apesar das ambiguidades e até das
contradicoOes, eles ndo podem ser ignorados, a medida que
apontam para a possibilidade de estabelecimento de novos
paradigmas no ambito da leitura didatica de Maquiavel no
pais — o que talvez se dé no sentido de uma aproximacao maior
de posicoes discutidas por académicos e especialistas no
filésofo.

Ao analisar as obras de 1980 a 2010, identificaram-se
duas mudancas importantes comparativamente as dindmicas
até entdo vislumbradas. A primeira consistiu no
enfraquecimento da leitura do absolutismo. Este

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



57

enfraquecimento ocorreu de trés distintos modos: (a) pelo
reconhecimento da existéncia de divergéncias entre
intérpretes da obra, de modo a tornar claro ao menos que a
tese absolutista ndo seria consensual; (b) pelo maior espaco
para a expressdo “Estado forte”, em detrimento de “regime
tiranico”, “despotismo” e similares, abrindo as portas para
uma reflexdo mais complexa sobre a relacdo entre violéncia e
politica; e (c) pela rejeicdo explicita da versdo absolutista.

Na Historia Geral (vol. 2, 1981), Raymundo Carlos
Bandeira Campos afirma que Maquiavel, um “observador do
seu tempo”, tornou O Principe um retrato dos tiranos de sua
época. Mas que tipo de retrato seria este? Segue o autor: “para
alguns”, O Principe encetaria uma “apologia dos governos
fortes” (1981, p. 30). E desse modo cauteloso que o autor
transmite a tese de um poder concentrado do governante, sem
contudo precisar subscrever expressamente a visao absolutista,
sintoma da transformacdo a que nos referimos.

Cinco anos depois, a 12 edicdo da Historia Moderna e
Contempordnea de Carlos Guillherme Mota (1986), professor
titular da Universidade de Sao Paulo, dedicou trés paginas a
figura de Maquiavel e ao seu contexto histérico. O livro
constitui um marco nas abordagens didaticas contemporaneas
sobre Maquiavel®. E verdade que a partir d’O Principe, o texto-
base da andlise, o autor repisa ideias tradicionais como o
chavao de que “os fins justificam os meios” ou a tese da defesa
de uma razado de Estado. Mas aqui, mais uma vez, Maquiavel
“defende o Estado forte”, ndo o absolutismo. Além disso, o
autor ndo se cinge a transformar Maquiavel em um
representante paradigmatico de correntes de pensamento de
sua época. De modo inédito no corpus, ele mostra que a teoria

20O autor se mostra consciente da originalidade do seu trabalho nio
s6 no tratamento do Renascimento, mas na sua forma de compreenséo da

PRl

Histéria no ambito escolar, o que se pode aferir na “Apresentacdo” da obra.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



58

do pensador apresentou pontos de distanciamento inclusive
relativamente a seus contemporaneos, a0 mesmo tempo em
que esteve plenamente inserida na Histéria. Por fim, o
professor alude ao dissenso no que concerne ao destinatario
de O Principe, de modo a transfigurar todo o sentido
tradicionalmente atribuido a obra. Dando voz a leitura de
Jean-Jacques Rousseau, lembrou que o fildsofo iluminista
“demonstrou o amor a liberdade do florentino, que parecia
dar licoes ao rei, quando na verdade se dirigia ao povo".

Trabalhos posteriores ddo continuidade ao vetor de
enfraquecimento da tese absolutista, por meio das vias “a” e
“b” indicadas e exemplificadas acima *' . Anos depois,
encontramos uma publicacdo que atrai atencdo por rejeitar
frontalmente a interpretacdo absolutista (“c”). Segundo o
professor e autor da obra didatica, “Maquiavel ndo pode ser
considerado um idealizador do absolutismo; contudo, ele
reconstruiu o significado da acao politica no mundo moderno”

(CATELLI JR, 2013, p. 33).

Ainda na década de 2010, vislumbra-se a primeira
declaracdo de que Maquiavel seria um pensador republicano.
Ela aparece em Conexdes com a Historia, de Alexandre Alves e
Leticia Fagundes de Oliveira (vol. 1, 2010, p. 280). Os autores
associam a sua posi¢do republicana a teorizacdo do “poder
soberano” em O Principe, ainda que sem maiores explicagoes:
“Nicolau Maquiavel — O pensador republicano italiano
elaborou a primeira teoria do poder soberano em sua obra O
Principe, escrita em 1513”.

21 Por exemplo, Antonio Pedro (1988, p. 149-150) defende que
Magquiavel objetivou construir um “estado forte” e com coesdo social, mas
isto ndo o alistaria necessariamente dentre os absolutistas. Jd4 Ricardo
Maranhéo e Maria Fernanda Antunes, em Trabalho e Civilizagdo (vol. 2,
1999, p. 148) contextualizam a vida de Maquiavel e apontam
explicitamente a existéncia de um debate, no campo do comentario, acerca
do sentido de O Principe.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



59

Assim, as décadas de 1980 a 2010 testemunham a
aparicdo de obras que ndo apenas revolvem a leitura
sedimentada do absolutismo como passam a questiona-la. Mas
ha uma segunda mudanca relevante proporcionada por estas
novas interpretagdes constantes de obras didaticas do corpus,
atinente a matriz do maquiavelismo. Surgem obras que,
valendo-se de distintas estratégias, neutralizam o juizo
condenatério moral anteriormente prevalente, por meio da
adocdo de concepcoes que vao da leitura da “amoralidade”,
da “independéncia da moral” e até da “nova moralidade”, que
seriam propostas por Maquiavel.

Segundo Raymundo Carlos Campos (1981, p. 30),
ilustrativamente, a politica em Maquiavel tem uma moral que
lhe é propria e que advém de seu tratamento como “ciéncia”.
Carlos Guilherme Mota (1986, p. 14-16) propde que
Magquiavel ndo é um autor da imoralidade ou da amoralidade,
mas da “independéncia em relacdo a Igreja”, no bojo de um
processo de secularizacdo da politica que releva "uma nova
moral", "autoritdria e laica (ndo religiosa), a-ética segundo
alguns, sobretudo se comparada as rigidas concepcoes
medievais”. Antonio Pedro (1988, p. 149-150) toma via
semelhante a de Raymundo Campos — a politica € uma ciéncia;
logo, desvinculada da moral e da religido. Gilberto Cotrim
(1994, p. 186-7), a seu turno, aponta a coexisténcia
diferencial entre uma “moral individual” e uma “moral
publica”.

Ricardo Maranhao e Maria Fernanda Antunes (1999, p.
148), como muitos outros autores*?, assinalam a separacio
entre politica e religido, além de descaracterizarem o
magquiavelismo enquanto doutrina explicativa de Maquiavel,

22 Ricardo de Moura Faria, Monica Liz Miranda e Helena Guimaries
Campos (2010); Jodo Paulo Mesquita Hidalgo Ferreira e Luiz Estevio de
Oliveira Fernandes (2013, p. 212).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



60

tomando-o como construcdo a ser compreendida no interior
de um debate entre atores historicamente posicionados.
Dizem eles que “seus criticos [os de Maquiavel] consideram a
obra imoral, pois parece defender a ideia de que 'os fins
justificam os meios', ou seja, em politica vale tudo para
conquistar o poder. Chegaram a criar o termo 'maquiavélico'
para se referir a um politico habil e sem principios morais”.
Roberto Catelli também apresenta criticamente os borddes da
doutrina maquiavélica projetada sobre o florentino. Para este
escritor e professor, Maquiavel compreende a politica como
“reinado das estratégias”, no qual estd em questdo a
sobrevivéncia das pessoas e a luta entre elas. Dai sua relacao
particular com a moral.
Vocé ja deve ter ouvido falar que uma pessoa € ‘maquiavélica’. A
utilizagdo desse termo tem relacdo com o pensador florentino, porém
possui um sentido pejorativo: maquiavélico seria, no uso corrente,
aquele capaz de fazer qualquer coisa para atingir seus objetivos,

incluindo traicdo, perfidia e atitudes desleais. Mas serd que
Maquiavel defendia atitudes desse tipo? (CATELLI, 2013, p. 33).

Os autores desse periodo, assim, propdoem diferentes
modos de leitura da relacdo entre a obra de Maquiavel e a
moralidade. Cada uma a seu modo passa ao largo da adocao
pura e simples da tradicional tese do maquiavelismo.

Por fim, merece registro a novidade que constitui o
recurso expresso a reflexdes de especialistas em Maquiavel,
como se observa em Conexdo Historia (2013), de Roberto
Catelli Jr.. Este autor dedica uma pagina bem escrita para
tratar da biografia e do pensamento de Magquiavel,
acompanhada pela primeira citacdo expressa de um estudioso
— a professora Maria Tereza Sadek, de cujo artigo intitulado
“Nicolau Maquiavel”, pertencente ao livro Cldssicos da Politica,
de Francisco Weffort (Sdo Paulo: Atica, 1993, p. 17-8), uma
obra significativa na histdéria dos estudos de teoria politica e
de filosofia politica no Brasil recente, transcreve-se um excerto.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



61

Também encontramos neste grupo a expressa mencao a
controvérsias entre os especialistas em Maquiavel.

Consideracoes finais

Nesta pesquisa, fez-se um exercicio de identificacdo e
mapeamento das representacdes do pensamento de
Magquiavel reproduzidas em 43 livros didaticos encontrados
no Brasil (42 brasileiros e 1 lisboeta), concernentes a
disciplina de Histéria, publicados entre 1871 e 2013, e
constantes do acervo fisico e virtual do LEMAD. Os resultados
desta andlise indicaram a presenca de trés principais
paradigmas interpretativos do pensamento de Maquiavel:
absolutista, maquiavélico e renascentista. Ndo repisaremos os
detalhes encontrados em cada um deles.

Interessa notar que a primeira tradugéo ao portugués do
livro maquiaveliano mais citado nos materiais didéticos, O
Principe, de “Nicholas Machiavel”, s6 foi publicada em 1933,
no Rio de Janeiro, por Calvino Filho Editor (tradugao de Elias
Davidovich). Isto significa que os primeiros comentdrios
didaticos do recorte foram difundidos antes que o acesso
direto & obra do escritor fosse possivel no Brasil®. Pode-se,
entdo, aventar a hipdtese de importacdo de leituras
estabelecidas em Portugal, ao menos no fim do século XIX e
nas primeiras décadas de 1900. Neste caso, ha de se atentar
ao fato de que a interpretacao da obra do secretdrio florentino
que “ficaria arraigada na lusofonia — conforme depreende-se
do exame dos dicionarios de portugués —, permanecendo

2 Mas n#o foram s6 os comentdrios diddticos que antecederam a
publicacdo d’O Principe em solo brasileiro: a primeira edicdo de Machiavel e
o0 Brasil, de Octavio de Faria, foi publicada em 1931; a segunda, em 1933
(editora Civilizacdo Brasileira). Em Portugal, a primeira traducdo integral
d’O Principe s6 serd publicada em 1935 (com tradugdo de Francisco Morais,
pela Livraria Editora Coimbra).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



62

inalterada até o século XX” era de “de matriz inquisitorial”
(BAGNO, 2014, p. 3).

Por esta via, as teses absolutista e (anti-)maquiavélica
poderiam ter sido facilmente transplantadas ao Brasil. Tudo
indica que é o caso da obra lisboeta que incluimos na andlise.
Além disso, a traducio brasileira de 1871 de um livro didatico
francés, parece assimilar, outrossim, a tradicdo do anti-
magquiavelismo desenvolvido na Franca no periodo das
guerras de religido (cf. BALSAMO, 1999; BEAME, 1982;
CARTA, 2002; KELLEY, 1970; LASTRAIOLI, 2009). Embora
este tipo de leitura possa ser compreendida a partir de um
contexto histdrico particular, ao ser exportada para outras
épocas e lugares de modo descontextualizado, ganha certa
autonomia em relacdo a sua origem e agrega significados
oriundos do momento da recepc¢éo de seu enunciado e de sua
reproducdo. No Brasil, os casos de Machiavel e o Brasil (1933)
de Octavio de Faria e de Vargas, o maquiavélico (1961), de
Affonso Henriques, sdo exemplares™.

A perseverante consisténcia das leituras absolutista e
magquiavélica no corpus nos indaga a respeito de suas causas.
Sobre isto, restam mais duvidas que certezas: o forte
enraizamento na histéria das ideias politicas europeias é
suficiente para explicar o fenémeno que identificamos?
Haveria fatores endégenos relevantes, como a dinamica de
retroalimentacdo de contetidos didaticos no Brasil? Que
outros géneros textuais > e ndo-textuais circularam
representacoes de Maquiavel e lhes deram sobrevida ou nova
vida no Brasil? O que, na forma de producao e reprodugéo dos
materiais didaticos da segunda metade do século XX permitiu

24 Cf. Sadek (1978) e Ferreira (2015).

% Cf. Escorel (1958), Franco (1978), Ferreira (2015), Bagno (2014),
Bagno e Monteiro (2015), Di Carlo (2018), Cortina (2000) e Salatini (2011).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



63

aproximd-los ou distancid-los das leituras académicas
(brasileiras e estrangeiras)?

O que o quadro tragado permitiu constatar é que certos
elementos que compdem o arcabougo conceitual sobre o qual
aquelas trés leituras basicas se apoiam sdo emprestados entre
elas. Isto foi observado, por exemplo, com o lema “os fins
justificam os meios”, mobilizado tanto como fundamento do
suposto maquiavelismo do florentino quanto de seu
absolutismo. Em outro caso, a busca de unidade nacional ora
foi tida como traco absolutista, outrora renascentista. Embora
seja possivel tragar vinculos entre estas distintas formulacoes
— como ao defender que o absolutismo seja um fendémeno
tipico do Renascimento —, esta dinamica global demonstra que
os escritores das obras didaticas nem sempre compartilham
dos mesmos pressupostos teodricos, metodoldgicos e
conceituais, embora nominalmente parecam se referir as
mesmas ideias. Mais que isso, ao extrairem conclusoes
distintas a partir de um mesmo termo gerador, permitem
induzir, implicitamente, o emprego ndo consensual de
conceitos politicos centrais para a apresentacdo da obra de
Magquiavel nestas obras.

Pode-se observar, ainda, o despontar de novas leituras e
formas de tratar do pensamento do florentino a partir de 1980.
Sem se consolidarem em uma vertente majoritdria ou
homogénea do corpus, o sentido geral destas interpretacoes
emergentes sinalizou o esmorecimento de componentes
centrais das correntes maquiavélica e absolutista ainda
prevalentes. Isto talvez indicie o inicio de uma transformacao
no campo do comentdrio diddtico de Histdria tangente a
abordagem de Magquiavel.

Nao se pode olvidar que, desde os anos 1970, gracas a
trabalhos importantes como os de Claude Lefort (1972), John
Pocock (1975) e Quentin Skinner (1978), as matrizes

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



64

republicanas de interpretacdo do pensamento de Maquiavel
conquistaram um espaco cada vez mais assente nas
universidades europeias e norteamericanas. Diante disto, é
possivel inquirir: a participacdo de professores universitarios
que tiveram contato com especialistas no assunto, ao se
tornarem autores de livros didaticos de Histdria, caso
sintomdtico de Guilherme Mota (1986), teriam provocado
uma aproximacdo entre estes dois universos — o do saber
académico mais atualizado sobre o assunto e o das escolas?
Seria a influéncia dos estudos republicanos que tomavam
novo félego no mundo e chegavam ao Brasil com a atualidade
do Magquiavel republicano de Newton Bignotto (1991), e de
outros trabalhos relevantes que a ele se seguiram, de amplo
alcance do publico leitor?

Estas sdo algumas das questdes que nos provoca a busca
pela compreensado do resultado desta pesquisa, compreensao
que evoca o didlogo entre tantos atores e autores que
produziram, reproduziram e transformaram as representacgoes
do pensamento de Maquiavel no Brasil.

Referéncias
Corpus

ABREU E CASTRO, Julierme de. Histéria Geral. Livro do
Mestre. Sao Paulo: IBEP, 1974.

ALVES, Alexandre; OLIVEIRA, Leticia F. de. Conexdes com a
Histéria. Manual do Professor. 1. ed. Sdo Paulo: Moderna,
2010.

AQUINO, Rubim Santos Ledo de; LOPES, Oscar G. P. C,;
FRANCO, Denize de A.; REZENDE, Clymene V. de. Historia
das sociedades: das sociedades modernas as sociedades atuais.
Rio de Janeiro: Livro Técnico, 1978.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



65

ARRUDA, José Jobson de A. Histéria Moderna e
Contempordnea. 13. ed. rev. acresc. Sao Paulo: Atica, 1981.

ARRUDA, José Jobson de A.; PILETTI, Nelson. 4. ed. Sao
Paulo : Atica, 1996.

AZEVEDO, Gislane C.; SERIACOPI, Reinaldo. Histdria em
movimento. Dos primeiros humanos ao Estado Moderno. 1. ed.;
1. reimpressdo. Vol. 1. Sdo Paulo: Atica, 2010.

BARBEIRO, Herddoto. Histdoria Geral. Sdo Paulo: Ed. Moderna,
1976.

BARBEIRO, Herédoto; CANTELE, Bruna R.; SCHNEEBERGER,
Carlos Alberto. Histéria: de olho no mundo do trabalho.
Ensino Médio. Sao Paulo: Scipione, 2004.

BOTELHO, General José Nicolau Raposo. Compendio de
Historia Universal. Instrucdo secundaria. 9. ed. Lisboa:
Parceria Antonio Maria Pereira, 1921.

CACERES, Florival. Histéria Geral. 2° grau. Sdo Paulo:
Moderna, 1988.

CAMPOS, Raymundo Carlos Bandeira. Historia Geral.
Moderna e Contemporanea. 4. ed. Sdo Paulo: Atual Ed., 1981.

CANTELE, Bruna R. Histéria Dindmica: Moderna e
Contemporanea. 82 série. Sao Paulo: IBEP, [19957?].

CATELLI JR., Roberto. Conexdo Historia. 22 série do Ensino
Meédio. 1. ed. Séo Paulo: AJS, 2013.

COLEQAO ANGLO [Sistema de Ensino]. Historia. Sdo Paulo:
Anglo, 2002.

COTRIM, Gilberto. Historia e Consciéncia do Mundo. Sdo Paulo:
Saraiva, 1994.

DANIEL [Monsenhor]. Curso de Histdoria Universal. Traduzido
e atualizado pelo Dr. Joaquim Maria de Lacerda, Membro da

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



66

Arcadia Romana. Rio de Janeiro: B. L. Garnier Livreiro Editor,
1871.

DIVALTE. Histdria. 1. ed.; 4. reimpressdo. Sdo Paulo: Atica,
2002.

ESAU, Elias; PINTO, Luiz Gonzaga de Oliveira. Histéria Geral.
2° grau. Livro do mestre. Sdo Paulo: IBEP [s.d.].

FARIA, Ricardo de M.; MIRANDA, Monica L.; CAMPO, Helena
G. Estudos de Historia. Ensino Médio. 1. ed. Sdo Paulo: FTD,
2010.

FAZOLI F°., Arnaldo. Historia Geral. 2° grau. Sao Paulo: Ed.
do Brasil, 1976.

FERREIRA, Joao Paulo M. Hidalgo; FERNANDES, Luiz
Estevam de O.. Nova Histéria Integrada. 12 série. 3. ed.
Campinas: Companhia da Escola, 2013.

FIGUEIRA, Divalte Farcia. Histéria em Foco. Do Renascimento
ao século XIX. 1. ed. 1. reimpressdo. Sao Paulo: Atica, 2010.

GOMES, Paulo M.; MOURA, Nelson de; GONZALEZ, Alaide I.
Historia Geral das Civilizagdes. 2° grau e concursos vestibulares.
10. ed. Minas Gerais: Livraria Lé Ed. Ltda., 1977.

HERMIDA, Borges. Historia Geral. 42 série ginasial. 16. ed. Sdo
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1961.

HOLLANDA, Sérgio Buarque de; QUEIROZ, Carla de; FERRAZ,
Sylvia Barboza; PINTO, Virgilio Noya. Histéria da Civilizagdo:
area de estudos sociais. 7° e 8° do Primeiro Grau. 1. ed. Séo
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1975.

LOBO, R. Haddock. Histéria Moderna e Contempordnea e
Historia do Brasil. 42 série curso ginasial. 6. ed. Sdo Paulo: Ed.
Melhoramentos, 1959.

LOBO, R. Haddock. Histdria Geral. Ciclo colegial. 1. ed. Sao
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1963.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



67

SA, José E. C. de; BENEVIDES. Historia da Civilisacdo: Licdes.
3. ed. Rio de Janeiro: Francisco Alves & C., 1912.

SANTOS, Washinton dos; MEDEIROS, Umberto Augusto de.
Histéria Geral: Moderna e Contemporanea para Ensino Médio.
1. ed. Sdo Paulo: IBEP, 1966.

SOUZA, Alcindo Muniz. Historia Geral. 1° ano do curso
colegial. 2. ed. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional, 1951.

MAIOR, A. Souto. Histéria Geral. Para o ensino de 2° grau. 15.
ed.; 4. reimpressdo. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional,
1974.

MARQUES, Adhemar Martins; FARIA, Ricardo de Moura.
Nova Histdéria. 2° grau e vestibulares. Minas Gerais: Ed. Lé,
1982.

MARANHAO, Ricardo ; ANTUNES, Maria Fernanda. Trabalho
e Civilizagdo: uma histdria global. Ensino Fundamental. 1. ed.
Vol. 2. Sdo Paulo: Moderna, 1999.

MARROS, Ilmar R.; FALCON, Francisco J. C.; CARVALHO,
Maria Alice R. de; MATTOS, Selma R. de. Histéria. 12 série, 2°
grau. Rio de Janeiro: Francisco Alves & C.; EDUTEL, 1977.

MOCELLIN, Renato. Histdria: Ensino Médio. Livro do
Professor. 2. ed. Sdo Paulo: IBEP, 2005.

MOTA, Carlos Guilherme. Histéria Moderna e Contempordnea.
2¢ grau. 1. ed. Sdo Paulo: Moderna, 1986.

MUSSUMECCI, Victor. Historia Geral. Para curso ginasial. Sdo
Paulo: Ed. do Brasil, 1970.

OBJETIVO. Historia Geral: Moderna. Datilografado. Sdo Paulo:
Objetivo, s.d. [19707].

PEDRO, Antonio. Histéria Geral. 2° grau. Sdo Paulo: FTD,
1988.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



68

PEREIRA, Pedro Sérgio; MORAES, Robson Alexandre de.
Historia. Sdo Paulo: Ed. Frase Ltda., 2001.

SOUZA, Osvaldo Rodrigues de. Historia Geral. 11 ed. rev.
atual. Sdo Paulo: Atica, 1975.

VALUCE, Ladmo. Histéria Geral. 1° grau. Sao Paulo: Ed. do
Brasil, 1975.

VICENTINO, Claudio; DORIGO, Gianpaolo. Histéria para o
Ensino Médio. Historia Geral e do Brasil. Livro do Professor. 2.
ed. Sdo Paulo: Scipione, 2005.

Outros materiais diddticos citados

CAMPOS, Flavio de; MIRANDA, Renan Garcia. A escrita da
Historia. 1. ed. Sdo Paulo: Escala Educacional, 2005.

ESAU, Elias; PINTO, Luiz Gonzaga de Oliveira. Histéria para
a Escola Moderna - Histéria Geral da Civilizagdo. 82 série, 1°
grau. 8. ed. Sdo Paulo: Saraiva, 1974.

ESAU, Elias; PINTO, Luiz Gonzaga de Oliveira. Histdria Geral
da Civilizagdo. 82 série, 1° grau. 8. ed. Reimpressao. Sdo Paulo:
Saraiva, 1975.

FIGUEIRA, Divalte Garcia. Histéria. 1° ano do Ensino Médio.
1. ed. Sdo Paulo: IBEP, 2013.

GALANTI, P. Raphael M. Compendio de Historia Universal. 4.
ed. Sdo Paulo: Duprat & C., 1907.

LYDINEIA; JAMES [sic]. Cadernos MEC. Histdria Geral 2:
Moderna e Contemporanea. 1. ed. Rio de Janeiro: Fundacao
Nacional de Material Escolar (FENAME); Ministérios da
Educacdo e Cultura; Ministro Senador Jarbas Passarinho,
1971.

MARQUES, Adhemar. Pelos caminhos da Histéria. Ensino
Meédio. Parana: Positivo, 2006.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



69

RIBEIRO, Jodo. Historia Universal. 2. ed. Rio de Janeiro:
Jacintho Ribeiro dos Santos, 1919.

RICARDO; ADHEMAR; FLAVIO [sic]. Historia. 2° grau. 1° vol.
Minas Gerais: Ed. L&, 1989.

Referéncias bibliogrdficas

ALVES, Dalton José. O espaco da Filosofia no curriculo do
Ensino Médio a partir da nova LDB (Lei n° 9.394,/96): andlise e
reflexdes. Dissertacdo de mestrado. Faculdade de Educacdo da
Universidade Estadual de Campinas. Campinas, SP, 2000.

ARANOVICH, Patricia Fontoura. “Notas sobre as relagdes
entre fim e meios em Maquiavel”. In: SALATINI, Rafael; ROIO,
Marcos Del (Org.). Reflexoes sobre Maquiavel. Marilia: Oficina
Universitaria; Sao Paulo: Cultura Académica, p. 21-36.

BAGNO, Sandra. “O Brasil na hora de ler Maquiavel: notas
sobre a primeira edigdo brasileira d'O principe, traduzido por
Elias Davidovich”. Tempo, 2014, p. 1-21.

BAGNO, Sandra; MONTEIRO, Rodrigo Bentes. Maquiavel no
Brasil: dos descobrimentos ao século XXI. Sdo Paulo: Ed. FGV,
2015.

BALSAMO, Jean. « ‘Le plus meschant d'entre eux ne voudroit
pas estre Roy’. La Boétie et Machiavel ». Montaigne Studies,
1999, n° 11, p. 5-27.

BEAME, Edmond. “The use and abuse of Machiavelli: the
Sixteenth-Century French adaptation”, Journal of History of
Ideas, vol. 43, v. 1, 1982.

BIGNOTTO, Newton. Magquiavel republicano. Sado Paulo:
Loyola, 1991.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



70

BOSI, Alfredo. “Cultura brasileira e culturas brasileiras”. In:
Dialética da colonizagdo. Sao Paulo: Companhia das Letras,
1992, p.308-345.

BROCANELLI, Claudio Roberto. “O ensino de Filosofia no
Brasil: histéria e perspectivas para o ‘filosofar”. Colloquium
Humanarum, Presidente Prudente, v. 9, n. 1, p. 43-61, jan.-
jun. 2012. DOI: 10.5747/ch.2012.v09. nl1.h116.

BURCKHARDT, Jacob. A cultura do Renascimento na Itdlia: um
ensaio. Trad. Vera Lucia de Oliveira Sarmento e Fernando de
Azevedo Corréa. Brasilia: Ed. UnB, 1991.

CARMINATI, Celso Jodo. “(Des) Razoes da retirada da
Filosofia do Ensino Médio no Brasil”. Revista Linhas, v. 5, n. 2,
p. 1-13, 2004. Disponivel em:
http://www.periodicos.udesc.br/
index.php/linhas/article/view/1225/1038.

CARTA, Paolo, “Les exilés italiens et l'anti-machivalisme
francais au XVle siecle”, Laboratoire italien, 3, 2002.
Disponivel em: http://laboratoireitalien.revues.org/366.
Acesso em: nov. 2022

CARPEAUYX, Otto Maria. “Jacob Burckhardt: profeta da nossa
época”, in: BURCKHARDT, J., A cultura do Renascimento na
Italia: um ensaio, Brasilia: Ed. UnB, 1991, p. v-xii.

CORTINA, Arnaldo. O Principe de Maquiavel e seus leitores:
uma investigacdo sobre o processo de leitura. Sdo Paulo:
Editora UNESP, 2000.

DI CARLO, Josnei. “Maquiavéis brasileiros: notas sobre
leituras de Maquiavel no Brasil”, Sergipe, Tomo, n° 33, 2018,
p. 271-299.

DOMINGUES, Ivan. Filosofia no Brasil: legados e perspectivas.
Ensaios metafisicos. Sdo Paulo: Ed. Unesp, 2017.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109


http://www.periodicos.udesc.br/%20index.php/linhas/article/view/1225/1038
http://www.periodicos.udesc.br/%20index.php/linhas/article/view/1225/1038

71

FERREIRA, Jorge. “Uma versdo para o futuro: Vargas, o
magquiavélico”. In: BAGNO, Sandra; MONTEIRO, Rodrigo
Bentes (Org.). Maquiavel no Brasil: dos descobrimentos ao
século XXI. Rio de Janeiro: FGV, 2015, p. 253-273.

FRANCO, Afonso Arinos de Melo (Org.). Sobre Maquiavel.
Brasilia: Ed. UnB, 1978.

GARNER, Roberta. “Jacob Burckhardt as a Theorist of
Modernity: Reading The Civilization of the Renaissance in Italy”.
Sociological Theory, Vol. 8, No. 1 (Spring, 1990), pp. 48-57.

KELLEY, Donald. “Murd’rous Machiavel in France: a Post
Mortem”, Political Science Quarterly, Vol. 85, No. 4 (Dec.,
1970), pp. 545-559.

LASTRAIOLI, Chiara. “Quelques réflexions sur lanti-
machiavélisme dans la propagande anonyme manuscrite au
temps des guerres de religion”, in: Cinquecento Plurale, 17 nov.
2009. Disponivel em:
http://www.nuovorinascimento.org/cinquecento/chiarmac.p
df. Acesso em: nov. 2022.

LEFORT, Claude. Le travail de loeuvre Machiavel. Paris:
Gallimard, 1972.

SILVEIRA, M. A., “Reason of state and colonization: some
conceptual and historiographical issues”, Historia (Sdo Paulo),
2018.

MANOEL, Ivan A. “O ensino de Histéria no Brasil: do Colégio
Pedro II aos Parametros Curriculares Nacionais”. In:
Contetidos e Diddtica de Historia. Sao Paulo: Unesp; Univesp,
2012, p- 1-24. Disponivel em:
http://acervodigital.unesp.br/handle/123456789/46194.
Acesso em: 15 jun. 2023.

MAZAI, Norberto; RIBAS, Maria Alice Coelho. “Trajetoria do
ensino de Filosofia no Brasil”. Disciplinarum Scientia. Série:

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109


http://acervodigital.unesp.br/handle/123456789/46194

72

Ciéncias Sociais e Humanas, Santa Maria, vol. 2, n. 1, p. 1-13,
2001.

MENEZES, Antonio Basilio N. T. de; SILVA, Roberto R. da. “O
ensino da Filosofia no Brasil: descontinuidades e ameacas”.
Revista Dialectus, ano 9, n. 19, ago.-dez. 2020, p. 225-238.

MORAES FILHO, Evaristo de. O ensino de filosofia no Brasil.
Rio de Janeiro: Imprensa Oficial; Ministério da Educacao e
Cultura, 1959. [Decimalia]

POCOCK, John. The Machiavellian Moment. Princeton:
Princeton University Press, 1975.

SALATINI, Rafael. “Notas sobre a maquiavelistica brasileira
(1931-2007)”, Discurso, v. 41, 2011, Sao Paulo, p. 329-360.

SARDA, Daniela N. “A histéria do ensino da filosofia no
sistema escolar francés e brasileiro”. Hist. Educ. (Online),
Porto Alegre, v. 22, n. 56, set./dez. 2018, p. 187-206. DOI:
http://dx.doi.org/10.1590/2236-3459/75689

SFEZ, Gérald. Raison d’Etat. Paris: Beauchesne Editeur, 2020.

SILVA, Alexandra Lima da. “A carne do mercado: livros
didaticos e o florescimento do comércio livreiro na cidade do
Rio de Janeiro”. Revista Brasileira de Historia de Educagdo, vol.
14, nam. 1, enero-abril, 2014, pp. 223-249.

SILVEIRA, M.A., “Reason of state and colonization: some
conceptual and historiographical issues”, Historia (Sdo Paulo),
2018.

SKINNER, Quentin. The Foundations of Modern Political
Thought. Cambridge: Cambridge University Press, 1978.

(Submissao: 23/08/23. Aceite: 24/11/25)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109






From Moral Pluralism to Legal Positivism:
Hobbes’ Politics of Security
Do Pluralismo Moral ao Positivismo
Juridico: a Politica de Seguranca de
Hobbes

d-’ 10.21680,/1983-2109.2025v32n691D36286

Tomas Lima Pimenta
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG)

tomlimpim@gmail.com

Abstract: This paper argues that Hobbes’ political philosophy can
only be fully understood when civil war is placed at its core. Hobbes
wrote in the shadow of the religious wars of the 16th and 17th
centuries, observing how moral conscience and private opinion
could fracture political communities and lead to atrocities in the
name of justice. To neutralize this threat, he redefined politics as an
instrument for preventing civil strife, shifting the opposition from
“good/bad” to “peace/war” and subordinating morality to the
primacy of security. This reorientation required an absolute
sovereign power commanding general obedience, detached from
theological foundations and independent of individual convictions.
Hobbes’ theory thus inaugurated a modern political rationality that
separates legality from morality, prefiguring legal positivism and the
liberal notion of state neutrality. The paper reconstructs this
paradigm of security across five steps: diagnosing the causes of civil
war, examining moral pluralism, analyzing politics as security,
explicating absolutism, and tracing the birth of legal positivism.


https://doi.org/10.21680/1983-2109.2023v30n63ID29583

75

Keywords: Hobbes; Civil War; Security; Opinion; Moral
Individualism; Legal Positivism.

Resumo: Este artigo sustenta que a filosofia politica de Hobbes s
pode ser plenamente compreendida quando a guerra civil é colocada
no centro de sua andlise. Hobbes escreveu a sombra das guerras
religiosas dos séculos XVI e XVII, observando como a consciéncia
moral e a opinido privada fragmentavam comunidades politicas e
justificavam atrocidades em nome da justica. Para neutralizar essa
ameaca, ele redefiniu a politica como um instrumento para prevenir
a guerra civil, deslocando a oposicdo de “bem/mal” para
“paz/guerra” e subordinando a moralidade a primazia da seguranca.
Essa reorientacdo exigiu um poder soberano absoluto, capaz de
impor obediéncia geral, desvinculado de fundamentos teoldgicos e
independente das convic¢bes individuais. A teoria hobbesiana
inaugurou, assim, uma racionalidade politica moderna que separa
legalidade e moralidade, antecipando o positivismo juridico e a
nocao liberal de neutralidade do Estado. O artigo reconstréi esse
paradigma da seguranca em cinco etapas: diagnéstico das causas da
guerra civil, exame do pluralismo moral, analise da politica como
seguranca, explicacdo do absolutismo e rastreamento do surgimento
do positivismo juridico.

Palavras-chave: Hobbes; Guerra Civil; Seguranca; Opinido;
Individualismo Moral; Positivismo Juridico.

Introduction

I is a curious feature of Hobbes’ mainstream
tscholarship that the concept of civil war—what the
Greeks called stasis—has been given a subsidiary status.’

! Alongside the seminal works of Strauss and Macpherson, 20th-
century Hobbes scholarship developed along three main lines of
interpretation. First, Hobbes’ project was read as a scientific inquiry into
psychological motivations to derive prudential rules, a perspective later
modeled through Game Theory in abstract decision scenarios (e.g., Gauthier,
1969). In contrast, another line interpreted Hobbes as a proto-Kantian

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



76

While the state of war is regularly mentioned, civil war is often
treated as a circumstantial issue, as if one could abstract from
it and still grasp the core of his civil philosophy. Yet, as
Agamben has recently noted, the notion of stasis has been
largely buried by political science (AGAMBEN, 2015).> This
neglect is especially puzzling in Hobbes, a thinker who
manifestly and recurrently places civil war at the center of his
philosophy. As he states in De Corpore Politico: “utility of
moral and civil philosophy is to be estimated, not so much by
the commodities we have by knowing these sciences, as by the
calamities we receive from not knowing them. No, all such
calamities as may be avoided by human industry, arise from
war, but chiefly from civil war” (HOBBES, 2008, p.190).
Hobbes holds not only that the ultimate aim of political
association is to curb human belligerence and that the true
state is precisely the negation of civil war, but also that
political philosophy itself is a search for the causes of civil war
and for institutional structures capable of preventing it.

The specter of civil war haunted Hobbes from his early
humanist education. He foresaw that the growing influence of
democratic and republican doctrines, combined with the
proliferation of religious sects after the Reformation, would
inevitably lead England into civil war. Hobbes found in

moral philosopher seeking to ground rational obligations beyond human
psychology (see Taylor, 1938; Warrender, 1957). Finally, Skinner
introduced a rigorous historiographical reading that situated Hobbes within
his contemporary debates (consulted here: Skinner, 1990, 1996, 2012).
While each line offers valuable insights—points of which are revisited
below—they fail to capture Hobbes’ broader historical significance and why
his political philosophy matters today. For a schematic overview of these
interpretations, see Tuck (1989, Ch. III).

2 Nonetheless, striking events took place between Agamben’s
diagnosis in 2015 and 2025. Lately, war and civil war have been receiving
renovated attention by political scientists. In this connection, Barbara
Walter’s best seller How Civil Wars Start is an exemplary representative.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



77

Thucydides an antidote to such modern illusions, for the
historian “demonstrated how inept democracy is, and how
much wiser is the rule of a single man than that of a multitude,”
and decided to translate him to “make him speak to the
English about the need to avoid the rhetoricians whom they
were at that time planning to consult.” (HOBBES, 1961,
Ixxxviii apud SKINNER, 1996, p. 229). His translation of The
History of the Peloponnesian War was published in 1629, and
his premonition was confirmed a decade later with the
Bishops’ War of 1639, which triggered the English Civil Wars.
These events deepened his long-standing anxiety over civil
war and profoundly shaped his later political thought.

Displacing the notion of civil war obscures, and even
effaces, fundamental features of Hobbes’ political philosophy.
This paper argues that Hobbes’ thought can only be properly
understood when civil war is placed at its core, as his political
theory emerges as a response to this specific predicament. It
contends that Hobbes establishes a new political rationality
that redefines political association as an instrument for
preventing civil war and securing peace. This rationality
inaugurates a distinctively modern divide between moral
conscience and the morally neutral domains of state and law.
The result is a strict separation between law and morality—or,
in other terms, the correlative rise of moral individualism and
legal positivism. This instrumental conception of the political
is referred to here as the paradigm of security. The term
political rationality is employed not as a recovery of Ancient
political reasoning but as a designation for the historical
genesis of this modern divide between politics and morality—
a divide that marks the disappearance of Ancient political
reasoning.’

3 This view is exemplified by Hannah Arendt (2018, p.31), for whom
“[u]nder no circumstances could politics be only a means to protect society.”
Politics, in other words, cannot endure as a purely instrumental good.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



78

To clarify this paradigm, Hobbes’ understanding of the
causes of civil strife and his political response to this
predicament must be placed at the center of the analysis. This
requires situating his project in a historical perspective. In this
regard, Koselleck offered fundamental insights that remain
highly pertinent. His greatest contribution lies in positioning
Hobbes’ Leviathan within the wider context of the religious
civil wars of the 16th and 17th centuries and elucidating the
political meaning of his absolutism. Interpreted as a response
to a concrete historical problem, many aspects of Hobbes’
philosophy can be seen as subordinated to practical concerns.
The primacy of the practical thus appears as a key to
understanding Hobbes’ political thought.

The argument unfolds in five sections. Section I
examines Hobbes’ diagnosis of civil war and its
anthropological underpinnings. Section II explores the link
between morality, private opinion, and violence, showing how
moral pluralism destabilizes political order. Section III
reconstructs Hobbes’ solution in terms of security and the
primacy of practical reasoning over moral foundations.
Section IV analyzes absolutism and obedience as the rational
political response to civil strife. Section V traces how this
framework gives rise to the modern separation between law
and morality, prefiguring legal positivism and state neutrality.
Section VI summarizes the argument by contrasting contrasts
Hobbes’ paradigm of security with alternative, more agonistic
views of politics.

Similarly, Habermas (1988, p.41) interprets Hobbes as marking the collapse
of traditional Aristotelian politics and the emergence of “social philosophy.”

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



79

I. The Roots of Civil Strife

In a striking fragment of Thucydides’ narrative, several
aspects of Hobbes’ concern with civil war appear in close
connection. In the third book of the History, Thucydides
recounts a sedition in the colony of Corcyra, which would
become a model for similar uprisings in other Greek cities. The
conflict erupted in 427 BC between the democratic faction
aligned with Athens and the oligarchic faction favoring Sparta.
In a passage from Hobbes’ translation, Thucydides writes:

81. [5] So cruel was this sedition [in Corcyra] and seemed so the
more because it was of these the first. 82. For afterwards all Greece,
as a man may say, was in commotion [otdoig]; and quarrels arose
everywhere between the patrons of the commons [T&v &§fpwv], that
sought to bring in the Athenians, and the few [Toig dAiyoig], that
desired to bring in the Lacedaemonians. [...] [2] And many and
heinous things happened in the cities through this sedition [otdov],
which though they have been before and shall be ever as long as
human nature [@¥olg dvBpwnwv] is the same, yet they are more
calm and of different kinds according to the several conjunctures [...]
[31 The received value of names imposed for signification of things was
changed into arbitrary. For inconsiderate boldness was counted true-
hearted manliness; provident deliberation, a handsome fear;
modesty, the cloak of cowardice; to be wise in everything, to be lazy
in everything. [4] A furious suddenness was reputed a point of
valour. To re-advise for the better security was held for a fair pretext
of tergiversation. He that was fierce was always trusty, and he that
contraried such a one was suspected. He that did insidiate, if it took,
was a wise man; but he that could smell out a trap laid, a more
dangerous man than he. [5] [...] In brief, he that could outstrip
another in the doing of an evil act or that could persuade another
thereto that never meant it was commended. [...] [7] And dishonest
men for the most part are sooner called able than simple men honest,
and men are ashamed of this title but take a pride in the other. The
cause of all this is desire of rule out of avarice and ambition, and the

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



80

zeal of contention from those two proceeding. [8] For such as were of
authority in the cities, both of the one and the other faction,
preferring under decent titles, one, the political equality of the
multitude, the other, the moderate aristocracy, though in words they
seemed to be servants of the public, they made it in effect but the prize
of their contention [...] (HOBBES, 1999, p. 347-8)

This extended passage elegantly combines two key
aspects of Hobbes’ understanding of civil war. First,
Thucydides links the experience of stasis to the very nature of
human beings, as such conflicts will occur “as long as human
nature is the same.” Hobbes similarly offers a foundational
account of conflict by developing a comprehensive conception
of human nature (BIGNOTTO, 2008). In his words, the
condition of war is “necessarily consequent [...] to the natural
Passions of men” (HOBBES, 2017, p. 223).* This inherent
tendency remains latent beneath the surface of social life and,
if the state is not properly constituted, it can erupt as an
intestine war that devours the political body.

This natural propensity is tied to Hobbes’ emphasis on
the role of passions in human behavior. For him, the will is
nothing but the last appetite in the deliberation process, which
moves the body into action. Thought itself is a form of desire,
for desire is life—the cause of motion—while its absence is
death; weak desire is dullness, and excessive desire is madness
(HOBBES, 2017, p.139). Crucially, desire tends to excess; it is
boundless. Its satisfaction lies in the continual success of

4 The concept of civil war must be distinguished from Hobbes’ myth
of the war of all against all, which occurs in the absence of a political body.
Strictly speaking, this is a pre- or extra-civil war, as the city is not yet—or
no longer—in existence. It serves as a conceptual device to define the
negative of the state, i.e., what the state is not, functioning as an analytical
category. By contrast, civil war has its own history and repertoire, from the
ancient world to the 21st century (see Schmitt, 1975; Loraux, 1997;
Armitage, 2017).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



81

obtaining an infinite, progressive series of desired objects.
This success, however, depends not only on acquiring but also
on securing them. Hence, human beings are marked by a
“perpetuall and restlesse desire of Power after power, that
ceaseth onely in Death.” (HOBBES, 2017, p.161).

Hobbes’ anthropology has long occupied a central place
in scholarship. The primacy of desire was often interpreted as
a reduction of human motivation to the logic of biological
survival. Honneth (2018, p.10), for instance, develops his
theory of the struggle for recognition in contrast to Hobbes’
struggle for self-preservation. > Likewise, this materialist
anthropology was frequently read as a pessimistic account of
human beings, implying that subjects are inherently egotistic.
Under this view, Hobbes’ anthropology seems to preclude any
meaningful conception of politics or morality, as reasons for
action and political praxis risk becoming unintelligible
(PETERS, R. S.; TAJFEL, H., 1957; GERT, 1967).

This interpretation of Hobbes’ anthropology has been
challenged in various ways, one point being particularly
relevant here. As Frost (2019) shows, self-preservation does
not mean that life alone is the object of desire. The struggle
for recognition—linked by Hobbes to glory and esteem—is
integral to self-preservation. He identifies three principal
“causes of quarrel”: competition, diffidence, and glory—“The
first, maketh men invade for Gain; the second, for Safety; and
the third, for Reputation” (HOBBES, 2017, p.185). As Slomp
observes, these causes closely paraphrase Thucydides’ account
of the Athenian ambassadors’ justification for Athens’
expansionism: “So that at first we were forced to advance our
dominion to what it is, out of the nature of the thing itself; as
chiefly for fear, next for honour, and lastly for profit”

3> On the role of the struggle for recognition in Hobbes, see also Hont
(2015, p. 11).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



82

(HOBBES, The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury,
p.81). This analogy underscores Hobbes’ classical inheritance:
the dynamics driving interstate conflict—fear, honour, and
gain—are the same forces underlying civil strife. Crucially,
such quarrels often arise from incompatible conceptions of the
moral good and competing visions of rightful rule, a theme
that will prove central to Hobbes’ understanding of the
political causes of conflict.

The second aspect of Thucydides’ passage illuminates
this concern. In civil conditions, the human tendency to
conflict manifests chiefly in individuals’ vain attachment to
their own fancies and opinions. Driven by ambition and the
desire for rule, they distort the accepted meanings of words,
religious norms, and social conventions. Thus, in the public
arena, “inconsiderate boldness” comes to signify manliness,
while “provident deliberation” is treated as cowardice. Civil
war fractures an existing political body at its core. As Slomp
(1990, p.577) observes, its stakes are not limited to the fall of
a regime but involve the sweeping collapse of conventions,
since “all those aspects of social life that might appear to be
independent of political arrangements (the signification of
language, conventions, religion, family, etc.) in fact owe their
existence to the latter.” This conventional basis of language
and morality implies that every human society rests on an
underlying linguistic instability.

As Thucydides’ passage suggests, the disruptive force of
opinions is a persistent feature of political life. If Aristotle
defines the human being as a talking animal, Hobbes adds that
“the tongue of man is a trumpet of warre, and sedition”
(HOBBES, 1983, p.88). The link between moral conscience,
transgression, and civil unrest recurs throughout the Western
imaginary. In Judaico-Christian thought, it reaches back to the
Adamic myth of Judaism: in Genesis, the pursuit of knowledge
is tied to lawbreaking (disobedience), the awakening of moral

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



83

conscience (shame), and the birth of freedom (choosing
between good and evil) (HOBBES, 1983, p.147). Another
emblematic example is the disruptive role of philosophers in
the polis. Hobbes famously declares that before his De Cive, no
civil philosophy worthy of the name existed, since in Greece
there was only “a certain phantasm ... a little like philosophy”
whose professors “taught, instead of wisdom, nothing but to
dispute, and, neglecting the laws, to determine every question
according to their own fancies.” (HOBBES, 1999, p. ix).

In sum, Thucydides highlights an anthropological
argument rooted in the centrality of passions and the disputes
emerging from the combination of semantic instability and the
human drive to defend personal convictions above others.
This is referred to here as the problem of “moral pluralism” or
the “right of subjectivity,” a theme examined more closely in
the next section.

The following section offers an alternative view of this
debate. Hobbes’ definition of human beings as desiring bodies
is not merely an empirical psychology but a theoretical
requirement of his political thought, understood as a response
to the historical reality of religious wars and entrenched moral
pluralism. From the perspective of the state, individuals must
be considered in their externality, as bodies in motion subject
to regulation. Hobbes’ civil philosophy, therefore, presupposes
this conception of humanity as part of the primacy of practical
reason within his political framework.

II. Moral Conscience and Political Violence

For Hobbes’ generation, the religious wars of the 16th
and 17th centuries, culminating in the English Civil War,
became the defining paradigm of civil conflict. This historical
experience motivated his entire theoretical enterprise,
explaining the urgency of developing an adequate

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



84

understanding of politics. In Behemoth, Hobbes offers a
historical account of the English civil war within the broader
European context of the 17th century.® He considers the
impact of the scientific and religious revolutions of the period,
as well as the political consequences of moral pluralism.
Modernity, in his view, marked the rise of individuals as
autonomous agents entitled to decide for themselves the
proper interpretation of Scripture, the true religion, and moral
values. In the absence of a shared conception of the good,
disputes over religious and moral issues proliferated. In brief,
Hobbes confronted what today would be called the problem
of pluralism: How can a political society remain peaceful if
subjects claim the right to determine for themselves what is
right, wrong, and just?

Hobbes observes that civil disobedience motivated by
religious faith was “not of great antiquity in the world”
(HOBBES, 2008, p.141). Among Jews, Greeks, and Romans,
divine law coincided with civil law: priests were subordinated
to civil government, or external worship was regulated by civil
authority.” Catholic Christians under the “temporal dominion
of the Bishop of Rome” were similarly shielded from such
conflicts, as religious authority interpreted Scripture and

¢ Calling this text “historical” is debatable, as it does not meet
modern standards of historiography. Here, “historical” simply denotes the
consideration of circumstantial features of polities that are not constant or
directly derived from human nature. On the status of Behemoth in Hobbes’
work, see Flinker (1989), Lund (1992), and Kraynak (1983).

7 Like many accounts of modernity, Hobbes contrasts modern society
with an imagined past in which private and public beliefs coincided perfectly,
and civil matters were entrusted to the sages “lest by the disputations of
private men, it might be defiled” (HOBBES, 1983, p.29). This is, of course,
an idealization. Classical thought already staged tensions between divine
and civil law, as in Sophocles’ Antigone, where Antigone’s claim to divine
law confronts Creon’s civil authority. On this idealization, see also Lund
(1992).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



85

established divine law. The novelty of early modernity was the
privatization of faith. As Hobbes explains:

The difficulty therefore remainteh amongst, and troubleth those
Christians only, to whom it is allowed to take for the sense of the
Scripture that which they make thereof, either by their own private
interpretation, or by the interpretation of such as are not called
thereunto by public authority: they that follow their own
interpretation, continually demanding liberty of conscience; and
those that follow the interpretation of others not ordained thereunto
by the sovereign of the commonwealth, requiring a power in matters
of religion either above the power civil, or at least not depending on
it (HOBBES, 2008, p. 142)

The distinctly modern aspect of the question of
conscience emerged when the Reformation shattered the
unity of civil and religious authority established since the
Later Roman Empire. This rupture, combined with the
translation of the Bible into vernacular languages, made
everyone a “Judge of Religion” (HOBBES, 2009, p. 135).%
Each individual now claimed the right to the correct
interpretation of religious and moral law, provoking the
proliferation of sects and violent conflicts. Hobbes links this
division of authority with the rise of (moral) conscience as a
fundamental source of discord: “and is not that kingdom
divided against itself, where his private opinion, or conscience
shall rule the actions of every one; and yet those actions such
as give occasion of offence and breach of peace?” (HOBBES,
2008, p. 143).

The shift from religious faith to moral conscience and
private opinion was not arbitrary. The Reformation marked a

8 As every account of modernity, Hobbes postulates as a contrast an
idealized community in which there was a perfect coincidence of private
and public beliefs and civil matters were left to the sages “lest by the
disputations of private men, it might be defiled” (HOBBES, 1983, p. 29).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



86

decisive step in forming modern subjectivity by severing the
immediate connection between spiritual and temporal
authority and fostering personal judgments about the
meaning of the Bible and the moral good. Yet, it is mistaken
to portray Hobbes as a reactionary longing for a pre-modern
society where monarchical power was firmly anchored in
divine right. His stance toward the Reformation is more
ambivalent. As a fierce critic of Scholasticism—viewed as a
corrupt synthesis of Christian faith and Aristotelian
philosophy—he welcomed the rupture with the Catholic
Church and the decline of School Divinity. At the same time,
he perceived the danger of competing sources of authority,
political and religious, especially when religion sought to
intrude on temporal affairs.

Moreover, the rise of conscience was accompanied by
the spread of doctrines on liberty, democracy, and
republicanism, which Hobbes considered even more
pernicious. Among the causes of rebellion, he lists the
“pretense of right”: the belief that individuals know what is
just, can govern their actions independently of public
command, and thus possess legitimacy to resist sovereign
power (HOBBES, 1983, p. 163).° Such convictions lead people
“to reforme and innovate, on this way, another that way; and
thereby bring it into Distraction and Civill warre” (HOBBES,
2017, p.226). Dangerous opinions of the time included claims
that obedience could be refused if contrary to conscience, that
sovereignty was divisible, that property preceded civil
authority, that sovereign power was bound by civil laws, and
that one “faction” of society could act in the name of “the
people.”

% This term also appears in A Dialogue between a Philosopher and a
Student of the Common Laws in England, see Hobbes.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



87

Hobbes recognized moral conscience as a factor of
radical instability and a perpetual source of friction. Without
a firm, public determination of good and evil, individuals act
according to private judgments—“what other end could they
haue in recommending the Bible to me, if they did not mean I
should make it the Rule of my Actions” ' Yet private
judgments often conflict, so what one considers right may
seem wrong to another, leading inevitably to contention. The
problem lies not in opinion itself but in opinion as a motive
for action.

II1. Peace as the Primacy of the Practical

Hobbes’ anthropological argument suggests that mental
activities and thoughts are modes of desire. No opinion is free
from affection, and even moral notions of good and evil
reduce to passions. As he writes:"!

Every man, for his own part, calleth that which pleaseth, and is
delightful to himself, GOOD; and that EVIL which displeaseth him:
insomuch that while every man differeth from other in constitution,
they differ also one from another concerning the common distinction
of good and evil. Nor is there any such thing as dyagov amAdg, that
is to say, simply good. For even the goodness which we attribute to
God Almighty, is his goodness to us. And as we call good and evil the

10 HOBBES, Thomas Hobbes, p. 135.

! Along these lines, Hobbes observes that human inclinations differ
according to constitution, custom, and opinion, so that what one person
calls good another may condemn as evil—even the same person may judge
the same thing differently at different times. This variability of appetites
ensures “discord and strife,” keeping humans in a state of war as long as
good and evil are measured by divergent standards (HOBBES, De Cive,
p.74).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



88

things that please and displease; so call we goodness and badness,
the qualities or powers whereby they do it.

In this passage, Hobbes formulates a skeptical and
relativist position according to which no inherent good
exists—not even God is inherently good, for if the idea of God
displeases me, then God is evil for me. This naturally raises
the question of his relation to early modern skepticism.
Strauss (1968, p.171) notably situated Hobbes’ project within
the crisis of Aristotelian science and the rise of skepticism.
Following this insight, Tuck (1987; 1989) read Hobbes’
theoretical enterprise as a continuation of Montaigne’s
humanist skepticism, though this interpretation has been
contested (see Lister, 1998). Other commentators, such as
Skinner (1996, p.9) and Zagorin (1993), questioned the
relevance of epistemological skepticism to Hobbes’ civil
science altogether. From this perspective, Hobbes’ reduction
of the good to pleasure and opinion has often been treated as
an epistemological problem. Yet, while Hobbes professes a
form of moral skepticism and was arguably influenced by
16th- and 17th-century humanist skepticism, this view misses
the deeper practical and political significance of his gesture.

In essence, the theoretical validity of skepticism is
politically irrelevant in Hobbes’ framework. Even if a universal
good existed and were accessible to reason, it would remain
powerless in the face of plural and conflicting beliefs. What
matters for Hobbes is not whether moral truth exists, but that
its claims cannot secure consensus or prevent strife. The
reduction of moral values to private opinions thus emerges as
a political assumption aimed at achieving pacification. Hobbes
reframes morality not as a foundation for politics, but as a
source of discord to be neutralized through political artifice.
This reading may be described as prudential and non-
foundationalist, though with important qualifications: Hobbes
is neither formulating a mere empirical psychology nor

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



89

presupposing the later distinction between prudence and
morality. Rather, his thought is instrumental in creating that
very divide, marking a decisive moment in the modern
separation of politics from moral foundations."

The previous section examined how moral pluralism
reached a critical point in 17th-century Europe. This tension
was nowhere more evident than in England, where Henry
VIII's break with Rome placed the monarchy in a precarious
and unstable position. The schism raised pressing questions:
should the Church undergo thorough reform, empowering
radical factions such as Presbyterians and Puritans, or should
ties with Catholicism be restored? In either case, royal
authority risked weakening, becoming dependent on rival
religious forces. At the same time, the growing influence of
classical political texts and the spread of republican ideals
further eroded consensus on power and legitimacy. Religious
and political antagonisms intertwined, leading to the
disintegration of the political body and, ultimately, the
outbreak of civil war.

Hobbes understood that restoring peace required
freeing monarchy from partisan entanglements. As long as
sovereign power relied on religious or moral foundations, it
would remain vulnerable to sectarian disputes. Doctrines of
divine right, like Robert Filmer’s Patriarcha, were self-
defeating under such conditions. New sovereignty needed a
basis independent of theology, grounded in extra-religious
and formally logical principles. Because the sources of discord

12 Both Strauss (1968, p. 177) and Tuck touch on this pragmatic
dimension of Hobbes’ political philosophy. Strauss links Hobbes to
Machiavelli’s “revolt against tradition,” showing a shift from the primacy of
contemplation to the primacy of practice. Tuck similarly advances a non-
foundationalist reading of Hobbes’ natural law, which does not presuppose
a conception of the good—or even of “right”—as an ultimate moral
foundation.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



90

lay in the recesses of private conscience, beyond sovereign
control, the monarch could assert authority only by breaking
the “primacy of the religious” (KOSELLECK, 1983, p.13).
Religious questions had to be reframed within the rationality
of the state and subordinated to political criteria, marking, as
Koselleck observed, a sharp dissociation between the political
domain and the interior realm of conscience and morality.

To establish an extra-moral foundation for authority,
Hobbes sought a “good” capable of accommodating all private
conceptions of the good. In his rational rigor, he aimed to
locate a principle standing above partisan conflict—a formal
criterion, akin to a “moral formula,” broad enough to admit
multiple ideas of the good. For Hobbes, that principle is peace
and security. ' Political order therefore replaces the moral

13 A. E. Taylor (1983) perceptively noted an analogy between
Hobbes and Kant. Both thinkers confronted the challenge of pluralism and
the modern rift between the inner realm of subjectivity and the external
sphere of civil life. Hobbes concluded that no solid polity could rest on a
thick moral foundation. To avoid sectarian strife, he flattened moral
subjectivity, abolished the distinction between desire and “free” will, and
displaced the depth of conscience with the external plane of actions,
privileging legality as the only public standard. Kant’s response to the same
predicament was less straightforward. In his moral philosophy, he sought to
free ethics from both dogmatism and utilitarianism, contrasting reason with
empirical appetites and passions. Like Hobbes, he recognized the collapse
of pre-modern ethicality and conceded to skepticism the impossibility of
grounding morality in a substantive ideal of the good. Yet, unlike Hobbes,
he strove to reconstruct morality through a strictly rational law. As he
explains in the Critique of Practical Reason, beginning with a particular
concept of the good (e.g., fairness, equality, authenticity) reduces the good
to an object of desire to be attained, reducing rationality to mere
instrumental calculation (KANT, 1999, p.186). Hence, morality must derive
not from material content but from the universal form of law itself. Against
utilitarianism’s embrace of subjective inclinations, Kant transplants the
juridical notion of law into the moral realm, seeking a formal principle
capable of supervening pluralism and resisting its instrumental logic. This
move, however, leaves an unresolved puzzle about how moral obligation

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



91

opposition “good/bad” with the political alternative
“peace/war” (KOSELLECK, 1983, p.20). The primacy of the
practical thus signifies, first, the segregation of politics from
morality, and second, the institution of peace as the supreme
end of political association.

Here the anthropological argument finds its place. From
the standpoint of politics, human nature cannot be conceived
in terms of positive moral value, purpose, excellence, or telos.
Whether this results from scientific advances or from the
theoretical decline of Aristotelianism, the state must view
individuals as desiring bodies moving within finite space.
Private conceptions of the good appear as mere opinions, and
opinions themselves as modalities of desire that set bodies in
motion. Hobbes’ notion of (formal) equality belongs to this
same logic: in this spatial framework, individuals have only
one inalienable right—the pursuit of self-preservation. Yet,
since they distrust one another’s intentions, fear becomes the
dominant passion. As Thucydides observes, “[b]ut the equality
of mutual fear is the only band of faith in leagues” (HOBBES,
1999b, p.278).

IV. The Logic of Absolute Command

The previous section outlined how Hobbes established
the primacy of the practical to address the political crises of
his time. The next step is to explain why absolutism emerged
for him as the only rational solution to that predicament.
Hobbes rejected the idea that a mixed constitution or a
division of powers could overcome the primacy of religion,
neutralize contending factions, and secure peace.
Theoretically, he argued that dividing sovereignty is a

relates to legality in the public sphere—a question beyond the scope of this
study.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



92

contradiction. Law is not an abstract norm but a command,
and only sovereign power commands. Sovereignty therefore
resides wholly with the power that ultimately legislates. In a
constitutional monarchy where the king is subject to
parliament’s laws, sovereignty lies with parliament, not the
king. As Schmitt later phrased it, sovereignty is indivisible and
rests with he who decides on the state of exception.

Practically, Hobbes believed that dividing sovereign
power invites civil war. In every decisive controversy,
authority must rest with one side or the other, and if rival
powers both claim the final say, conflict can only be settled by
war. The English Civil Wars, fought over whether sovereignty
belonged to king or parliament, epitomized this dilemma.
Instead of ensuring peace, the division of powers embeds a
principle of conflict within the state itself. In this respect,
Hobbes’ reasoning aligned closely with other advocates of
absolutism.

The logical outcome of Hobbes’ argument is that only a
structure of absolute obedience can secure peace. Law, for
Hobbes, is a command that must be obeyed, and the source of
law is necessarily one—whether a monarch or a legislative
assembly. Sovereign power must therefore legislate absolutely,
and subjects must obey absolutely. This is because the essence
of the political compact is not a promise to perform specific
actions but a general promise of obedience:

For a covenant obligeth by promise of an action, or omission,
especially named and limited; but a law bindeth by a promise of
obedience in general, whereby the action to be done, or left undone,
is referred to the determination of him, to whom the covenant is
made (HOBBES, 2008, p. 178)

Law, for Hobbes, is not a universal norm standing above
rulers and subjects alike; it is a command. Authority is not
grounded in the law, nor is the law authoritative because it is

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



93

rational, universal, or true. It is authoritative solely because it
expresses the sovereign’s will: auctoritas, non veritas facit
legem. Even the interpretation of natural law holds force only
when issued under sovereign authority: “Authentique; not
because it is his private Sentence; but because he giveth it by
Authority of the Sovereign” (HOBBES, 2017, p.323). In this
paradoxical structure, obedience precedes the law, making
absolute legislation possible:

And from this may be deduced, that which to some may seem a
paradox: that the command of him, whose command is a law in one
thing, is a law in every thing. For seeing a man is obliged to
obedience before what he is to do be known, he is obliged to obey in
general, that is to say, in every thing (HOBBES, 2008, p. 178)

The paradox is that the commitment to obey precedes
the content of what is to be obeyed: it is obedience in general.
Hobbes’ contractarian absolutism seeks a rational, formal, and
nonpartisan basis for authority and universal compliance.
Sovereign power arises from a covenant formed through
deliberate agreement—a transfer of rights in exchange for the
promise of future security. Yet this covenant obliges each
individual to “authorise all his Actions in like manner,”
transforming the state into an autonomous entity standing
above its subjects.

Hobbes’ project required an extra-moral foundation for
political authority, raising the question: what grounds
obedience? The controversy over Hobbes foundationalism
cannot be avoided here. Some may object that his appeal to
natural law contradicts a non-moral reading of his political
philosophy. Yet Hobbes both empties the traditional notion of
lex naturalis and subordinates its role. Rejecting its classical
formulation as an ideal of human excellence grounded in a
teleological conception of nature, Hobbes roots natural law
not in a human telos but in his “beginnings”—the most
primitive natural passion, fear of death. In Strauss’ apt phrase,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



94

“[d]eath takes the place of the telos” (1968, p.181). The
fundamental natural desire is self-preservation, which Hobbes
elevates to natural reason itself: “that every man may preserve
his own life and limbs, with all the power he hath” (HOBBES,
2008, p.79). What is rational is therefore a natural right to
self-preservation, and the most effective means to secure it is
the establishment of peace and security.

Moreover, for Hobbes the law of nature is not properly
a law. A law, he insists, is a command, and a command
requires a ruler and enforcement through punishment. Calling
natural law a law would thus presuppose both belief in God
as commander and belief in afterlife punishment. Yet belief is
private, making divine command a law only for me. As
Warrender (1957, p.299) noted in grappling with Hobbes’
theory of obligation, such a law would be merely moral,
binding only in foro interno, concerning intentions rather than
actions, and lacking enforceability (HOBBES, 2008, p.99;
2017, p.215). Hence, when Hobbes invokes natural law, he
conceives it as a minimal moral imperative operating only
where civil law is absent—a kind of “provisional morality,” to
borrow a Cartesian phrase, valid when external authority is
ineffective or has collapsed. It prescribes nothing beyond
acting to attain and preserve peace. Natural laws are merely
“qualities that dispose men to peace, and to obedience”
(HOBBES, 2017, p.314).

Hobbes cannot be read as proposing a project of moral
reform. The predicament he addresses is that the more
factions act on their own convictions of what is morally just,
the more they commit atrocities in its name. For Hobbes—as
later for Hegel—morality is often the ultimate source of evil.
The determination of natural law, therefore, cannot be left to
private individuals or to moral philosophy. As Hobbes makes
clear, the “Interpretation of the Law of Nature, is the Sentence
of the Judge constituted by the Sovereign Authority” (2017,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



95

p.323); it is fundamentally a political decision. Paradoxically,
Hobbes’ “moral” law is formal enough to stand outside
morality itself, serving only to expose morality’s limits. It
reduces to a single imperative: civil obedience. His argument
remains instrumental from beginning to end.

Hobbes knew that a structure of absolute obedience
could not rest on a theoretical or moral foundation of the state.
He neither sought a basic moral consensus nor attempted to
derive norms from instrumental reason (LISTER, 1998, p.46).
A common misinterpretation of Hobbes, often due to
neglecting the centrality of war in his thought, is to claim that
the legitimacy of the state lies in consensus—especially in the
strong, liberal sense the term carries today. For Hobbes, a
covenant remains valid even when forged under fear and
coercion. Compliance is not a voluntary harmony of wills; it is
a necessity impressed upon individuals, a visceral experience
of fear. As he states, “Of all Passions, that which enclineth men
least to break the Lawes, is Fear.” Fear does not persuade; it
binds like iron, shaping conduct before thought has time to
rebel. It is the weight pressing on the soul that keeps civil war
at bay.

As Ginzburg (2008) observes, Hobbes drew a
fundamental analogy between religion and the state. Religion,
though a fictional construct born of anxiety, keeps men “in
awe” and thereby obedient (on the origin of religion, see
chapter XII of Leviathan). Likewise, the artificial state must
appear as a “Mortall God” to fulfill its purpose. The modern
state functions only if individuals are continuously kept in
awe—fearing and distrusting one another—and committed to
the premise of general obedience. Law’s formal validity is
effective only when fear underpins it, making visible the
rationality of the social contract: the guarantee of security.
Schmitt (1932, p.40) famously captured this principle: protego
ergo obligo is the cogito ergo sum of the state.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



96

In brief, Hobbes held that only absolute, undivided
monarchical power could purge politics of moral strife and
make the state the guarantor of peace. Democracy, by contrast,
transposes ethical conflicts into the state itself, turning it into
another arena of discord. Sovereign power must stand as an
absolute judge above all parties, excluding moral conscience
from the political domain. The formal state achieves this by
stripping private opinion of its power to shape law
(KOSELLECK, 1983, p.23).

V. From Absolutism to Legal Positivism: A Modern
Divide

Hobbes placed fear as the basic human passion and
peace as the ultimate political goal to bypass the question of
the moral foundation of the state and respond to the
predicament of moral pluralism. He believed that all prior
political doctrines erred by siding with one faction or another,
fueling conflict instead of overcoming it. To secure peace, he
sought a conception of sovereign power that would stand
above all moral visions and all contending parties. As argued
earlier, this reasoning was not driven by epistemological
skepticism but by Hobbes’ unwavering commitment to the
primacy of the practical.

This commitment marked the emergence of a state
rationality stripped of moral content and grounded in
instrumental reason. Absolutism appeared to Hobbes as the
only political form capable of achieving this end: the monarch
alone assumed responsibility for securing peace, while
subjects were bound to unconditional obedience. Political
reasoning was, in this sense, “demoralized.” In Hobbes’
political philosophy we witness the birth of legal positivism:
the strict separation of legality and morality, the notion that
law derives its force not from its truth or justice but solely from

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



97

the command of a sovereign authority. Legal positivism, in
this account, is not a later invention but a creation of
absolutism itself.

This emerging legal positivism manifests throughout
Hobbes’ thought. The reduction of all conceptions of the good
to private opinions anticipates the modern principle of state
neutrality, which later became central to liberal theory. The
state, to remain the guarantor of peace, must refuse to
arbitrate between competing moral claims. This does not
imply that all values hold equal dignity or that private opinion
deserves inherent respect. On the contrary, Hobbes’ logic
draws a strict boundary between the private domain of
conscience, intention, and morality (forum internum) and the
public domain of politics, action, and civil law (forum
externum). Civil law holds absolute primacy over moral or
religious considerations: law has no moral content—it is valid
because it is commanded, and what matters to the state is
solely its form and the obedience it secures.

On the other hand, only actions with public effects
matter to the law. Opinions gain public significance only when
they lead to actions that violate it. From the political
perspective, the justness or goodness of an act is irrelevant;
the law is concerned solely with its external expression and
consequences. The domain of interiority is inaccessible to
political authority. This reasoning leads Hobbes to reject
inquisitions and the punishment of individuals for their
private convictions alone: unless internal beliefs manifest as
unlawful deeds, they remain beyond the reach of public power.

Conversely, Hobbes vehemently condemns the doctrine
that “whatsoever a man does against his Conscience, is Sinne”
(HOBBES, 2017, p. 366). Substituting the “public conscience”
of the law with private judgment opens the door to discord
and civil strife. Yet this rejection has a second, implicit
implication for the believer: performing civic duties contrary

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



98

to personal beliefs does not make one a sinner. As
Shakespeare wrote in Henry V, in a formulation historically
close to Hobbes, “Every subject's duty is the king’s; but every
subject’s soul is his own” (CHABOT, 1995, p. 403). Public law
disregards internal conviction, and private conscience should
likewise disregard civic actions performed under obligation.
Hobbes even evokes the words of Jesus: “Give to Caesar what
belongs to Caesar, and to God what belongs to God.” In this
spirit, he repeatedly emphasized the minimal requirements for
salvation, aiming to thin out Christian morality and
subordinate it to civil law. The single article of faith necessary
for salvation is thus reduced to “Faith in Christ and Obedience
to Laws,” meaning obedience to the laws of the sovereign.

From this divide, Tuck (1988; 1994) risked a pluralist
and democratic reading of Hobbes. For him, Hobbes’ aim was
to establish the minimal conditions necessary for human
coexistence, and the strict separation of legality and morality
creates a sphere of freedom in which individuals may
determine their own goals, purposes, and values. As
Habermas observes, “The laws have the character of formal
and general norms. The formality of the law ensures the
citizens freedom in the sense of liberality” (HABERMAS, 1973,
p. 68). Tuck rightly identifies a crucial aspect often overlooked
by other interpretations: absolutism in Hobbes anticipates the
emergence of the modern private sphere later embraced by
liberalism. However, this recognition should not be read as
evidence of a democratic impulse in Hobbes’ thought, but
rather as a sign of the limitations and impoverished
democratic imaginary that underpins liberalism itself.

VI. The Politics of Security

Hobbes’ program of political philosophy sought to
uncover the real causes of civil war, assuming that the

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



99

ultimate goal of politics is the establishment of peace and
security. As he wrote, “[t]he cause, therefore, of civil war is,
that men know not the causes neither of war nor peace”
(HOBBES, p. 190). Yet, as I have shown, the philosophical
unease with civil war is of ancient origin. Many political
thinkers acknowledged the profound and unsettling link
between politics and war. As Nicole Loraux notes, the Greek
ideal of a unified and harmonious polis emerged only in
response to “the dreaded realization that civil war is
connatural to the city, indeed the very foundation of politics
inasmuch as it is precisely communal” (LORAUX, 1997, p. 95).
Division was feared as a threat to civic order, yet its presence
revealed a deeper truth: every political order is, in some sense,
a settlement of conflict.

This idea appears with particular clarity in Machiavelli’s
political thought, which serves as a wuseful foil for
understanding Hobbes. In a well-known passage from The
Prince, Machiavelli observes that every political body is
marked by an irreducible antagonism between the popolo and
the grandi. These are not sociological groups but “irreducible
elements of political life” (BIGNOTTO, 2008, p. 89), whose
tension gives rise to three possible political forms—or effeti:
principality, liberty, or license (principato, liberta, licenzia)
(MACHIAVELLI, 2018, p. 837; 1998, p. 39). Internal conflict,
though perilous and capable of devolving into civil war, is also
productive: it generates institutions and constitutes political
life itself. For Aristotle, political association was a primary fact
of human existence: living together in the polis was not a
means to something else but an intrinsic dimension of what it
meant to be human. Ends, values, and the very meaning of
justice were not fixed beforehand; they emerged from the
struggles, debates, and confrontations that constituted
communal life.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



100

Political reasoning, at least in the classical tradition from
Aristotle to Machiavelli and Montesquieu, is characteristically
prudential: it works with shades of difference, with degrees of
power and legitimacy, weighing competing interests and
circumstances. These thinkers typically offered finely grained
examinations of political arrangements and their peculiarities,
exploring how different institutional balances could
accommodate conflicting forces without destroying civic unity.

Hobbes breaks radically with this tradition by
introducing a stiff duality between civil state and state of war.
Conflict is not the source of politics but its negation. Conflict
is not politically productive but an evil to be banished at all
costs. Civil strife had to be neutralized, excluded from the
political domain through a logically rigorous constitution of
the state, lest it devour the very possibility of order. Either the
state succeeds in keeping citizens in awe and neutralizing war,
or the state of war prevails. This pressuposes that the end of
politics is always already given in advance: peace and security
are set as the ultimate goals, and political institutions are
merely instruments to achieve them. As Habermas (1988, p.
41) observed, Hobbes “was no longer doing politics in the
manner of Aristotle, but rather social philosophy,”
transforming political thought into a theory of social order
governed by calculation.

The core of this interpretation is that Hobbes’ civil
philosophy is fundamentally instrumental. By placing civil war
at the center of his analysis and peace as the ultimate horizon
of politics, he strips political reasoning of any intrinsic value.
Politics ceases to be a realm where shared ends are debated
and constituted; it becomes a means-ends rationality oriented
solely toward the prevention of conflict. In Hobbes’ hands,
“peace” does not reflect the realist concern for the survival of
the state as an individual among others in the international
arena, in the spirit of 17th-century raison d’état. Instead,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



101

security is radically privatized and individualized: the state
itself is constructed as a collective instrument for the
preservation of each subject’s life, a mechanism born from fear
and dedicated to keeping death at bay.

Hobbes defines the “Power of a Man” as the “present
means, to obtain some future apparent Good.” He further
distinguishes natural powers, namely the faculties of body and
mind, from instrumental powers, which are “means and
Instruments to acquire more [Power]: as Riches, Reputation,
Friends, and the secret working of God, which men call Good
Luck” (HOBBES, 2017, p. 150). The greatest instrumental
power is “that which is compounded of the Powers of most
men, united by consent, in one person, Naturall, or Civill, that
has the use of all their Powers depending on his will; such as
is the Power of a Common-Wealth” (HOBBES, 2017, p. 150).
In this conception, sovereignty does not stem from divine right
or the natural body of the ruler but is instead an artificial
construct, the aggregate of transferred powers. Hobbes’
contractarianism thus sharply rejects traditional doctrines that
ground authority in bloodline, grace, or divine law. As Skinner
(2012) shows, Hobbes’ solution is radically novel in
identifying the true bearer of sovereignty in the “artificial
person of the state.”**

In sum, the Hobbesian rupture lies primarily in the
creation of a new political language, one that abandons the
prudential reasoning of earlier thinkers, who dealt in nuances,
gradations, compromises, and accommodations. Hobbes
instead offers a stark, uncompromising binary: where the state
is, war is not. His absolutist language mirrors a historical

4 Later, Hegel would give this formalization an unexpected twist: in
his Philosophy of Right, the sovereign’s body itself becomes the “organic
moment of the state,” emptied of substantive will and reduced to the mere
form of “I will,” signing off laws like dotting the “i” (Hegel 1991, p. 316—
323).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



102

simplification, moving from a feudal society with its complex
web of aristocratic privileges, religious arrangements, and
diffuse powers to the elementary opposition between an
authoritative state and the multitude in emerging bourgeois
society. This radical shift defined much of English liberalism,
where Hobbes’ influence remained profound, though it met
different trajectories elsewhere. To grasp this historical
"struggle between absolute state power and the authority of
the nobility and the church" is crucial to the argument
developed here (SCHMITT, 1996, p. 20). Hobbes does not
bring into view the living forces that compose a political body
in order to imagine ideal arrangements; he instead speaks in
absolutes, banishing dogmatism from the front door of
metaphysics only to see it return, reconfigured, through the
back door of politics.

Conclusion

Hobbes’ political philosophy emerges from the visceral
experience of civil war, where politics dissolved into a
battlefield of competing claims to truth. Early modern
pluralism, amplified by religious upheaval, fractured the unity
of law and faith, making every conscience a sovereign court of
appeal. In this climate, moral conviction did not pacify but
inflamed conflict, as private judgments translated directly into
public disobedience and violence.

Faced with this predicament, Hobbes stripped politics of
substantive ideals and moral ends. If the search for truth could
not unite men, only fear could. Peace and security, minimal
yet universal, became the new horizon of politics. Sovereignty
was no longer grounded in divine authority or shared notions
of justice but in the formal power to command and enforce
obedience. The law ceased to express truth; it expressed will—
auctoritas, non veritas facit legem. Legal positivism thus arose

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



103

not as a juristic theory, but as the rational solution to moral
pluralism and civil strife: an abstract, impersonal authority
capable of defusing opinion before it ignited into war.

References

AGAMBEN, Giorgio. Stasis: Civil War as a Political Paradigm.
[s.L.]: Stanford University Press, 2015.

ARENDT, Hannah. The Human Condition: Second Edition.
[s.L.]: University of Chicago Press, 2018.

ARISTOTLE. The Loeb Classical Library. No. 264: Politics.
Aristotle. [s.l.]: Harvard University Press, 1977.

ARMITAGE, David. Civil Wars: A History in Ideas. [s.].]: Knopf
Doubleday Publishing Group, 2017.

BIGNOTTO, Newton. A Antropologia Negativa de Maquiavel.
Analytica - Revista de Filosofia, v. 12, n. 2, p. 77-100, 2008.

CHABOT, Dana. Thomas Hobbes: Skeptical Moralist. The
American Political Science Review, v. 89, n. 2, p. 401-410,
1995.

FLINKER, Noam. The View from The “Devil’ s Mountain”:
Dramatic Tension in Hobbes’s Behemoth. Hobbes Studies, v.
2,n. 1, 1989.

FROST, Samantha. Hobbes, Life, and the Politics of Self-
Preservation: The Role of Materialism in Hobbes’s Political
Philosophy. In: LLOYD, S. A. (Org.). Interpreting Hobbes’s
Political Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press,
2019, p. 70-92.

GAUTHIER, David P. The Logic of Leviathan: The Moral and
Political Theory of Thomas Hobbes. [s.1.]: Clarendon P., 1969.

GERT, Bernard. Hobbes and Psychological Egoism. Journal of
the History of Ideas, v. 28, n. 4, p. 503-520, 1967.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



104

GINZBURG, Carlo. Fear Reverence Terror. Reading Hobbes
Today. In: No. 2008/05. European University Institute: [s.n.],
2008.

HABERMAS, Juergen. Theory and Practice. [s.l.]: Beacon
Press, 1988.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Elements of the Philosophy
of Right. [s.l.]: Cambridge University Press, 1991.

HILLANI, Allan M. Hobbes Among the Savages: Politics, War,
and Enmity in the So-called State of Nature. Hobbes Studies,
v. 36, n. 1, p. 97-121, 2023.

HOBBES, Thomas. Behemoth. [s.].]: OUP Oxford, 2009.

HOBBES, Thomas. De Cive: The English Version Entitled, in
the First Edition, Philosophicall Rudiments Concerning
Government and Society. [s.l.]: Clarendon Press, 1983.

HOBBES, Thomas. Leviathan. [s.l.]: Penguin Books, 2017.

HOBBES, Thomas. The Elements of Law Natural and Politic.
Part I: Human Nature; Part II: De Corpore Politico: with Three
Lives. [s.l.]: OUP Oxford, 2008.

HOBBES, Thomas. The English Works of Thomas Hobbes of
Malmesbury, Volume I. [s.l.]: Adegi Graphics LLC, 1999a.

HOBBES, Thomas. The English Works of Thomas Hobbes of
Malmesbury, Volume VIII. [s.1.]: Adegi Graphics LLC, 1999b.

HOBBES, Thomas. Thomae Hobbes Malmesburiensis opera
philosophica / 1. [s.l.]: Aalen : Scientia, 1961. Disponivel em:
<http://archive.org/details/trent 0116301809319>. Acesso
em: 25 jul. 2023.

HONNETH, Axel. The Struggle for Recognition: The Moral
Grammar of Social Conflicts. [s.l.]: John Wiley & Sons, 2018.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



105

HONT, Istvan. Politics in Commercial Society: Jean-Jacques
Rousseau and Adam Smith. [s.l.]: Harvard University Press,
2015.

KANT, Immanuel. Practical Philosophy. [s.l.]: Cambridge
University Press, 1999.

KANT, Immanuel. Werkausgabe Bd. 8: Die Metaphysik der
Sitten. [s.l.]: Suhrkamp, 1968.

KOSELLECK, Reinhart. Kritik und Krise: Studie zur
Pathogenese der biirgerlichen Welt. [s.l.]: Suhrkamp, 1983.

KRAYNAK, Robert P. Hobbes on Barbarism and Civilization.
The Journal of Politics, v. 45, n. 1, p. 86-109, 1983.

LISTER, A. Scepticism and pluralism in Thomas Hobbes’s
political thought. History of Political Thought, v. 19, n. 1, p.
35-60, 1998.

LORAUX, Nicole. La cité divisée: I'oubli dans la mémoire
d’Athenes. Paris: Payot, 1997.

LUND, W. Hobbes on opinion, private judgment and civil war.
History of Political Thought, v. 13, n. 1, 1992.

MACHIAVELLI, Niccold. Machiavelli. Tutte le opere: Secondo
I'edizione curata da Mario Martelli (1971). [s.l.]: Bompiani,
2018.

MACHIAVELLI, Niccolo. The Prince: Second Edition. Chicago:
University of Chicago Press, 1998.

PETERS, R. S.; TAJFEL, H. Hobbes and hull—metaphysicians
of behaviour. British Journal for the Philosophy of Science,
v. 8, n. 29, p. 30-44, 1957.

SCHMITT, Carl. Der Begriff des Politischen, mit einer Rede
iiber das  Zeitalter = der Neutralisierungen  und
Entpolitisierungen, neu herausgegeben von Carl Schmitt.
[s.1.]: Duncker & Humblot, 1932.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



106

SCHMITT, Carl. The Leviathan in the State Theory of Thomas
Hobbes. Trad. Georg Schwab; Erna Hilfstein. Wesport,
Connecticut: Greenword Press, 1996.

SCHMITT, Carl. Theorie des Partisanen: Zwischenbemerkung
zum Begriff des Politischen. [s.1.]: Duncker & Humblot, 1975.

SKINNER, Quentin. Liberty Before Liberalism. [s.L]:
Cambridge University Press, 2012.

SKINNER, Quentin. Reason and Rhetoric in the Philosophy of
Hobbes. [s.l.]: Cambridge University Press, 1996.

SKINNER, Quentin. Thomas Hobbes on the Proper
Signification of Liberty. The Prothero Lecture. Transactions of
the Royal Historical Society, v. 40, p. 121-151, 1990.

SLOMP, Gabriella. Hobbes, Thucydides and the Three
Greatest Things. History of Political Thought, v. 11, n. 4,
p. 565-586, 1990.

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. [s.l.]: University of
Chicago Press, 1968.

TAYLOR, A. E. The Ethical Doctrine of Hobbes. Philosophy,
v. 13, n. 52, p. 406-424, 1938.

TUCK, Richard. Hobbes. [s.1.]: Oxford University Press, 1989.

TUCK, Richard. Rights and pluralism. In Charles Taylor,
James Tully & Daniel M. Weinstock (eds.), Philosophy in an
age of pluralism: the philosophy of Charles Taylor in question.
New York: Cambridge University Press. p. 14—15, 1994.

TUCK, Richard. Scepticism and toleration in the seventeenth
century. In: MENDUS, Susan (Org.). Justifying Toleration:
Conceptual and Historical Perspectives. Cambridge:
Cambridge University Press, 1988, p. 21-36.

TUCK, Richard. The ‘modern’ theory of natural law. In:
PAGDEN, Anthony (Org.). The Languages of Political Theory

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



107

in Early-Modern Europe. Cambridge: Cambridge University
Press, p. 99-120, 1987.

WARRENDER, Howard. The Political Philosophy of Hobbes:
His Theory of Obligation. [s.l.]: Clarendon Press, 1957.

ZAGORIN, Perez. Hobbes’s Early Philosophical Development.
Journal of the History of Ideas, v. 54, n. 3, p. 505-518, 1993.

(Submissao: 14/05/24. Aceite: 24/09/25)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109






Duas leituras de Uma teoria da justica

Two readings of A theory of justice
d- 10.21680,/1983-2109.2025v32n69ID38643

Gabriel de Matos Garcia
Universidade de Sdo Paulo (USP)
gabriel.ggarcia87 @gmail.com

Resumo: Meu objetivo neste artigo é sustentar que a obra Uma
teoria da justica, publicada em 1971 por John Rawls, possui duas
leituras possiveis no que diz respeito a justificacdo dos seus dois
principios de justica. A primeira, uma leitura formal, atribui um
papel central ao dispositivo da posi¢éo original e sustenta que nessa
situacdo de escolha, partes racionalmente interessadas escolheriam
os dois principios de justica. Considero que essa leitura possui dois
problemas: (1) é incapaz de justificar o principio de diferenca; e (2)
possui o custo normativo de reduzir questdes morais a questdes de
racionalidade. Posteriormente, demonstro que ha a possibilidade de
construcdo de uma segunda leitura, a qual podemos denominar
informal, que apela diretamente para a ideia de acordo moral
razoavel entre os cidadaos, evitando, assim, os problemas derivados
do argumento centrado na posi¢éo original.

Palavras-chave: Rawls; Posicdo Original; Contratualismo;
Justificacdo.

Abstract: My objective in this article is to maintain that the work A
theory of justice, published in 1971 by John Rawls, has two possible
readings with regard to the justification of his two principles of


https://doi.org/10.21680/1983-2109.2023v30n63ID29583

110

justice. The first, a formal reading, attributes a central role to the
device of the original position and maintains that in this situation of
choice, rationally interested parties would choose the two principles
of justice. I consider that this reading has two problems: (1) it is
unable to justify the difference principle; and (2) it has the
normative cost of reducing moral questions to questions of
rationality. Subsequently, I demonstrate that there is the possibility
of constructing a second reading, which we can call informal, which
directly appeals to the idea of a reasonable moral agreement
between citizens, thus avoiding the problems arising from the
argument centered on the original position.

Keywords: Rawls; Original Position; Contractualism; Justification.

Introducéo

Meu objetivo neste trabalho é sustentar que a obra
Uma teoria da justica, publicada em 1971 por John
Rawls, permite duas leituras distintas no que diz respeito a
justificacdo de sua concepc¢do de justica, sendo a segunda
normativamente preferivel a primeira. Na primeira leitura, a
posicao original desempenha um papel central na justificacao
dos dois principios de justica. A ideia basica pode ser definida
da seguinte forma: que principios de justica, nés, individuos
racionais, escolheriamos, em uma posicdo de liberdade e
igualdade, para reger as instituicdes basicas da sociedade da
qual nos tornaremos membros. Para garantir que essa escolha
seja imparcial, Rawls introduz o que ele denomina “véu de
ignorancia”. Nossa deliberacdo sobre esses principios deve ser
feita sem que saibamos uma série de caracteristicas de nds
mesmos, como nosso género, raca, nivel de renda, e até
mesmo a qual concep¢cdo de bem devotamos lealdade.
Segundo Rawls, nessa situacio de incerteza, o mais racional
seria agir de forma prudente, optando-se pela alternativa cujo
pior resultado possivel fosse o melhor dentre as alternativas,
e isso nos levaria a escolha dos dois principios de justica.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



111

Apesar de essa leitura ser a mais comum e a mais
utilizada, tanto por autores simpdaticos a Rawls quanto por
seus criticos, pretendo demonstrar que ela esta sujeita a duas
grandes limita¢cdes. Em primeiro lugar, essa leitura é incapaz
de justificar o elemento mais controverso da concepc¢ido de
justica proposta por Rawls: o principio de diferenca. Para
justificar esse principio, Rawls precisa reivindicar
considera¢des morais que ndo envolvem uma escolha racional
em um cendrio de incerteza, principalmente consideracoes
que dizem respeito a um ideal de reciprocidade. Em segundo
lugar, a primeira leitura reduz questdes morais, relevantes em
si mesmas, a questdes de racionalidade. Nesse sentido, ainda
que acreditdssemos que as partes inseridas na posi¢éo original
pudessem levar em conta as consideracOes morais que
justificam o principio de diferenca em sua escolha sobre a
melhor concepcéo de justica, teriamos que demonstrar de que
forma essas consideracbes promoveriam o interesse (ou
vantagem) dessas partes. Essa é a inica forma pela qual, nesse
cendrio, as partes considerariam questdes morais em sua
decisdo.

Somos obrigados a aceitar o custo imposto por essas
duas limitacoes decorrentes da primeira leitura? Seriamos,
sim, caso o dispositivo da posicao original fosse indispensavel
para a justificacdo dos dois principios de justica. Argumento,
porém, que ndo precisamos arcar com esse custo, pois
podemos construir uma justificacdo alternativa para os
principios de justica que apele diretamente para as premissas
morais que fundamentam a construcio da posicdo original —
uma nocao forte de igualdade moral e a suposicdo de que os
individuos sdo capazes de ter um senso de justica — evitando,
assim, as suas dificuldades.

O artigo se organiza da seguinte maneira. Na proxima
secdo, descrevo a primeira leitura do argumento desenvolvido
por Rawls, no qual a posicdo original desempenha um papel

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



112

central. Na segunda secdo apresento as duas criticas a esse
argumento. Para lidar com as dificuldades impostas pelo uso
da posicdo original na justificacdo dos dois principios de
justica, a terceira secdo endossa e substancia a alternativa
proposta por Scanlon para a formulacido de outra versao de
contratualismo, o qual é capaz de superar os problemas
decorrentes da leitura que atribui uma centralidade ao
argumento da posi¢do original. Por fim, a ultima secdo
apresenta algumas consideracdes finais sobre o argumento
apresentado.

1. Primeira leitura: o argumento formal

O objetivo principal da teoria desenvolvida por Rawls é
determinar qual é a concepcao de justica social mais adequada
para uma sociedade democrdtica bem-ordenada. Esta é
entendida como um sistema justo de cooperagao social entre
pessoas consideradas livres e iguais. Para que essa forma de
cooperacao seja possivel, hd a necessidade do estabelecimento
de uma concepcao publica de justica, a qual determinard uma
divisdo justa dos encargos e beneficios sociais. A pergunta de
Rawls, portanto, é: quais sdo os principios de justica mais
adequados para servirem como a concepcao publica de justica
que definird a cooperacéo social entre pessoas livres e iguais?

A primeira resposta oferecida por Rawls, a qual
podemos denominar “formal”, é a de que os principios de
justica mais adequados seriam aqueles escolhidos pelas
proprias pessoas, ou suas representantes, em uma situacao
inicial chamada de posicdo original. A primeira caracteristica
importante da posicéo original diz respeito ao fato de que, ao
escolherem esses principios, as partes estdo sob um “véu de
ignorancia”.

Algumas consideracOes estdo relacionadas a um véu
mais “fino”, enquanto outras a um véu mais “espesso”. (Cohen,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



113

2015, p. 181). O véu mais fino impede que as partes saibam
seu género, raga, posi¢ao social e talentos naturais. O véu mais
espesso impede que as partes conhecam a sua prépria
concepcao de bem e as doutrinas abrangentes que a suportam.
Por que Rawls considera que os principios de justica devem
ser escolhidos por detrds de um véu de ignorancia? A ideia
geral é a de que, na escolha de principios para o
estabelecimento da cooperacdo social em uma sociedade justa,
certas informacgdes sdo moralmente relevantes, enquanto
outras ndo o sdo, e o processo de decisdo deve permitir que
apenas as primeiras sejam levadas em consideracgao. Essa € a
funcdo do véu de ignorancia. Este exclui informacoes
moralmente irrelevantes e geradoras de possiveis vieses nos
julgamentos das partes, estabelecendo que apenas
informacdes moralmente relevantes sejam consideradas na
escolha de principios de justica. Atinge-se, com isso, um ponto
de vista imparcial. Nas palavras de Rawls:

A ideia aqui [da posi¢éo original] é simplesmente tornar nitidas para
noés mesmos as restricdes que parece razodvel impor a argumentos a

favor de principios de justica e, por conseguinte, a esses proprios
principios. Assim, parece razodvel e de modo geral aceitdvel que
ninguém seja favorecido ou desfavorecido pelo acaso [fortuna
natural] ou pelas circunstancias sociais na escolha dos principios.
[...]. O objetivo é excluir os principios que seria racional alguém
propor para aceitagdo, por menor que fosse a possibilidade de éxito,

se essa pessoa conhecesse certos fatos que, do ponto de vista da
justica, sdo irrelevantes. (Rawls, 2008, p. 22, grifo nosso).

A segunda consideracdo importante sobre a posicdo
original diz respeito ao fato de que, submetidas ao véu de
ignorancia, as partes sdo guiadas apenas pelo que se é racional
fazer. Rawls define a racionalidade, nesse contexto, conforme
o uso comum do termo, ou seja, agir racionalmente significa
“[...] escolher os meios mais efetivos para promover nosso

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



114

préprio bem [...]” (Cohen, 2015, p. 181)". Apesar das partes
presentes na posicao original ndo saberem muitas informacoes
sobre si mesmas, inclusive a qual concepcdo de bem elas
devotam lealdade, elas possuem “interesses de ordem superior”
que guiam as suas escolhas sobre os principios de justica nessa
situacdo. O primeiro desses interesses é o desenvolvimento
das duas capacidades morais fundamentais. A primeira dessas
capacidades, a da racionalidade, envolve “a capacidade [...]
de ter uma concepgao racional do bem — o poder de formar,
revisar e buscar racionalmente uma concepcdo coerente de
valores, baseados em uma visao do que da sentido a vida e as
suas buscas”. (Freeman, 2007, p. 54). A segunda capacidade,
a da razoabilidade, envolve “[...] uma capacidade moral para
a justica — o poder de compreender, aplicar e cooperar com
outros em termos de coopera¢do que sejam justos”. (Freeman,
2007, p. 54)*. O segundo interesse fundamental das partes é
proteger o exercicio da concepc¢do de bem que elas sabem que
possuem, apesar de ndo saberem o conteido dessa concepcao.
Nesse sentido, podemos sumarizar o interesse das partes como
sendo o de desenvolver suas capacidades morais
fundamentais e garantir o exercicio de suas determinadas
concepcoes de bem.

As partes avaliam os meios disponiveis para a promogao
desses interesses de ordem superior de acordo com os bens
primdrios sociais. Segundo Rawls, estes sdo “meios
polivalentes”, os quais é sempre racional querer mais do que
menos, independentemente da propria concepc¢édo de bem. “Os

! Todas as tradugbes sdo de minha responsabilidade.

2 E importante esclarecer que, apesar de terem um interesse
fundamental no desenvolvimento do seu senso de justica, as partes na
posicdo original ndo sdo diretamente motivadas por questdes de justica.
Estas possuem apenas um papel instrumental nessa situagio de escolha, na
medida em que as partes reconhecem que desenvolver seu senso de justica
é uma condicdo necessaria para a cooperacdo social com os demais e,
consequentemente, para a promocdo dos seus proprios interesses.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



115

bens primdrios sociais sdo: direitos e liberdades, poderes e
oportunidades, renda e riqueza, e as bases sociais do
autorrespeito”. (Freeman, 2007, p. 152).

Portanto, as partes possuem como interesses
fundamentais o desenvolvimento de suas capacidades morais
fundamentais e a garantia da formacao e do exercicio das suas
proprias concepcoes de bem, e esses interesses fazem com que
as partes avaliem os principios de justica conforme o quinhao
de bens primadrios sociais que elas esperam possuir para a
promocao desses interesses.

Outras duas consideracbes sdo importantes. Em
primeiro lugar, as partes na posic¢ao original sdo “mutuamente
desinteressadas”. Cada parte deseja promover ao maximo
apenas o proprio interesse, sem Se preocupar com OS
interesses dos demais. Portanto, as partes agem motivadas
apenas pela promocdo maxima de sua posi¢cdo absoluta. Em
segundo lugar, ao fazerem suas escolhas, as partes precisam
considerar as circunstancias subjetivas e objetivas da justica.
As primeiras envolvem o altruismo limitado, assim como as
limitacoes do conhecimento e do julgamento humanos, as
quais Rawls posteriormente denominou “limites das
capacidades de juizo” (burdens of judgement). As
circunstancias objetivas dizem respeito a constituicdo fisica
semelhante dos individuos e ao fato da escassez moderada de
recursos naturais e sociais.

O argumento de Rawls é o de que as partes, na posicao
original, ao agirem racionalmente para promover seus
proprios interesses, constrangidas pelo véu de ignorancia,
escolheriam os seguintes principios de justica para ser a carta
publica de sua sociedade:

a. Cada pessoa tem um direito igual a um sistema plenamente
adequado de direitos e liberdades iguais, sistema esse que deve ser
compativel com um sistema similar para todos. E, neste sistema, as

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



116

liberdades politicas, e somente estas liberdades, devem ter seu valor
equitativo garantido.

b. As desigualdades sociais e econémicas devem satisfazer duas
exigéncias: em primeiro lugar, devem estar vinculadas a posicoes e
cargos abertos a todos em condi¢bes de igualdade equitativa de
oportunidades; em segundo lugar, devem se estabelecer para o
maior beneficio possivel dos membros menos privilegiados da
sociedade. (Rawls, 2016, p. 6).

Por que as partes escolheriam esses principios? Rawls
sustenta que, dadas as circunstancias da escolha, agir
racionalmente para as partes envolvidas na posicao original
significa agir de acordo com o critério maximin, o qual
estabelece ser mais racional escolher a opcdo cujo pior
resultado é o melhor dentre as alternativas disponiveis.
Traduzindo esse critério para a escolha de principios de justica
social, na posicao original as partes agem racionalmente se
escolhem os principios de justica que maximizam as
perspectivas (em termos de bens primarios sociais) daquele
que ocupard a pior posicdo na sociedade que serd estabelecida
de acordo com esses principios. Em uma sociedade guiada
pelos dois principios de justica, aquele que ocupasse a pior
posicdo social ainda possuiria um conjunto de liberdades
fundamentais, incluindo-se nisso a garantia do valor
equitativo de suas liberdades politicas; teria garantida a
igualdade equitativa de oportunidades, o que lhe permitiria
acesso a um sistema educacional e de saide que o capacitaria
a disputar com os demais as posicOes e cargos sociais de
prestigio; e, por fim, teria acesso ao minimo social mais
generoso possivel, estabelecido pelas exigéncias do principio
de diferenca. A titulo de comparacdo, em uma sociedade
utilitarista, como esta autorizaria tradeoffs entre os individuos
para a maximizacdo da utilidade agregada (ou média), aquele
que se encontrasse na pior posicdo social ndo teria seus
direitos garantidos, nem mesmo as suas liberdades mais

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



117

fundamentais. Portanto, segundo Rawls, as partes, na posicao
original, ao agirem racionalmente (de acordo com o critério
maximin), escolheriam os dois principios de justica.

Esse argumento recebeu uma de suas principais criticas
por parte de John Harsanyi. Segundo Harsanyi, o critério
maximin de decisdo é irracional, e as partes na posicao
original escolheriam os principios de justica social de acordo
com o critério de maximizagdo da utilidade esperada. Este
estabelece que, em vez de maximizar a posicdo minima, a
escolha racional é aquela que maximiza a utilidade. Para
realizar essa escolha em situagcdes nas quais ha incerteza,
Harsanyi sustenta que a probabilidade de que cada resultado
ocorra deve ser incluida nas estimativas de utilidade. Como na
posicdo original ndo ha informacodes suficientes para que
calculos de probabilidade sejam realizados, a saida é aplicar o
“principio da razao insuficiente” e atribuir uma probabilidade
igual para todos os resultados possiveis, o que levaria a
maximizac¢do da utilidade média esperada. Portanto, segundo
Harsanyi, o principio da utilidade média seria escolhido como
concepcao publica de justica pelas partes inseridas na posicao
original. (Harsanyi, 1975).

Acredito que Rawls poderia objetar a Harsanyi que, por
mais que na maioria das vezes o critério maximin seja
irracional, esse critério seria racional quando as partes
precisam escolher entre os dois principios de justica e o
utilitarismo, no contexto da posicdo original. Isso porque,
nessa posicao, as partes nao estdo fazendo qualquer escolha
banal. Elas estdo decidindo a respeito da concepcdo publica
de justica que estruturara toda a sociedade da qual fardo parte,
e essa escolha afeta profundamente as suas perspectivas de
vida. Imaginemos, por exemplo, que determinada parte se
comprometa com o principio de utilidade média e descubra,
quando o véu é removido e esse principio é colocado em
pratica, que a utilidade média é promovida quando uma

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



118

minoria tem suas liberdades segregadas pela maioria, e que
ela estd incluida entre a minoria privada de suas liberdades.
Como a escolha é feita de forma definitiva e as partes
entendem que ndo podem voltar atrds caso considerem que
cometeram um erro, essa pessoa teria que viver em uma
sociedade na qual ela ndo teria nem mesmo seus direitos mais
fundamentais garantidos. Neste sentido, dada a importancia
fundamental da escolha a ser feita na posicédo original, e seu
cardter irrevogavel, acredito que Rawls estd correto em
argumentar que nessa situacdo a escolha maximin é a mais
racional, e esta leva as partes a escolherem os principios de
justica em detrimento do utilitarismo (médio ou agregado).

Porém, ainda que aceitemos esse argumento, Rawls
admite que ele ndo se aplica quando comparamos a escolha
dos dois principios de justica ndo com o utilitarismo médio ou
agregado, mas com o “utilitarismo restrito”, uma das possiveis
“concepcOes mistas” que as partes teriam acesso na posicao
original (Rawls, 2008, p. 392-3). O utilitarismo restrito é
composto por um principio que garante um conjunto de
liberdades fundamentais, assim como pelo principio da
igualdade equitativa de oportunidades, mas em vez de
complementar esses principios com o principio de diferenca,
opta por estabelecer apenas um minimo social (o qual pode
ser até mesmo generoso) e permite que acima desse minimo
a distribuicdo de renda e riqueza seja realizada de acordo com
o principio de maximizacdo da utilidade média ou agregada.
Quando as partes na posicdo original devem escolher entre
esta concepcdo mista e os dois principios de justica, ambas as
escolhas sdo racionais. Ao contrario da sociedade puramente
utilitarista, aquele que estivesse na pior posi¢do na sociedade
que implementasse a concepcdo mista ainda teria certas
liberdades fundamentais garantidas, assim como a garantia da
igualdade equitativa de oportunidades e de um minimo social.
E verdade que a parte que ocupasse essa posicio estaria em
pior situacdo do que se tivesse escolhido o principio de

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



119

diferenca, mas da perspectiva da posicdo original ndo é
irracional correr esse risco tendo em vista a possibilidade de
também vir a se encontrar em uma posicao mais privilegiada
do que aquela que seria permitida por uma sociedade que
implementasse o principio de diferenca. Portanto, quando as
partes inseridas na posicdo original sdo confrontadas com a
escolha entre os dois principios de justica e a concepcdo mista
do utilitarismo restrito, a escolha maximin ji ndo é mais a
Unica decisdo racional.

2. Criticas ao argumento formal

Rawls sustenta que trés condi¢des sdo necessarias para
que o principio de escolha maximin seja a tnica decisao
racional. Primeiro, as informacoes para calculos
probabilisticos devem ser escassas, ou inexistentes®. Em
segundo lugar, a escolha feita caso se siga esse principio deve
ser aceitdvel e uma com a qual podemos conviver. Por fim,
todas as demais alternativas devem ter resultados inaceitaveis.
(Rawls, 2008, p. 188). Quando as partes comparam os dois
principios de justica em relacdo ao utilitarismo (médio ou
agregado), essas trés condicOes se aplicam, ja que em uma
sociedade utilitarista ndo haveria a garantia nem mesmo dos
direitos e liberdades mais fundamentais, e com certeza viver
sem esses direitos seria um resultado inaceitavel. Porém,
quando a comparagdo é feita entre os dois principios e a
concepcdo mista acima mencionada, a terceira condicdo ndo
mais se aplica, uma vez que o mais desfavorecido em uma
sociedade que implementasse o utilitarismo restrito ainda
teria seus direitos e liberdades garantidos, assim como um
minimo social adequado. Portanto, o argumento maximin,
elaborado na posi¢éo original, é capaz de justificar o primeiro

% Essa condicfo é garantida pela prépria definicdo das caracteristicas
da posigdo original.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



120

principio de justica (a garantia das liberdades fundamentais)
assim como a primeira parte do segundo principio (a garantia
da igualdade equitativa de oportunidades), mas nao tem
condicdes de justificar o principio de diferenca.

Apesar de ndo ser capaz de justificar o principio de
diferenca a partir do argumento elaborado na posi¢éo original,
Rawls tem um conjunto independente de argumentos para
justificar esse principio em detrimento de um principio de
utilidade média restringido pelo estabelecimento de um
minimo social. Todos esses argumentos se relacionam ao ideal
de sociedade bem-ordenada* e sdo os seguintes: (1) o
argumento das exigéncias do compromisso (strains of
commitment); (2) o argumento da publicidade; (3) o
argumento do autorrespeito; e, por fim, (4) o argumento da
reciprocidade.

Nao é possivel analisar cada um desses argumentos de
forma detalhada neste texto, mas o ponto central é o de que,
para Rawls, ainda que as partes deliberando racionalmente
por detrds de um véu de ignorancia na posicdo original
escolhessem o principio de utilidade restrita, elas seriam
incapazes de sustentar razoavelmente essa escolha enquanto
membros de uma sociedade bem-ordenada.

Outra questdo importante a respeito do argumento
formal desenvolvido por Rawls é a seguinte: ainda que
aceitemos a sua caracterizacdo da posicdo inicial na qual as
partes deverdo decidir a respeito da justica, por que devemos
aceitar que as partes ajam exclusivamente com base em sua
racionalidade, ou seja, naquilo que promove a sua propria

4 Uma sociedade bem-ordenada é uma sociedade na qual “(1) todos
aceitam a mesma concepgdo publica de justica, e sua aceitacdo geral é de
conhecimento publico; (2) as leis e institui¢des da sociedade estdo de acordo
com essa concepcdo; e (3) todos tém um efetivo senso de justica, levando-
0s a querer cumprir a concepcdo de justica”. (Freeman, 2007, p. 184).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



121

vantagem®? Por que questbes morais ndo sdo diretamente
consideradas pelas partes, quando estas devem realizar a sua
escolha na posicdo original?

O principal argumento de Rawls para isso, acredito, esta
expresso na seguinte passagem:

7

Se a justica como equidade é mais convincente do que as
formulacoes mais antigas da doutrina contratualista, acredito que
isso se deve a que a posicéo original, conforme indiquei acima, une
em uma sé concepcdo um problema razoavelmente claro de escolha
com condi¢des amplamente reconhecidas como adequadas para
impor-se a adocdo de principios morais. Essa situacdo inicial
combina a clareza necessaria com as restricdes éticas pertinentes. E,
em parte, para preservar essa clareza que evitei atribuir as partes

qualquer motivaciio ética. Elas decidem somente com base no que

parece mais bem calculado para promover seus interesses, tanto

quanto sejam capazes de identificd-los. Assim, podemos explorar a

ideia intuitiva de escolha racional prudencial. (Rawls, 2008, p. 721,

grifo nosso).

Rawls sustenta, portanto, que estabelecer que as partes
ajam exclusivamente com base em sua racionalidade, sem
considerar questdes morais potencialmente controversas,
permite uma maior clareza analitica sobre a escolha dos
principios de justica, principalmente pela capacidade de
importacdo de elementos da teoria da escolha racional.

Acredito, porém, que essa clareza analitica seja
estabelecida a um alto custo. Analisemos, por exemplo, um
dos principais argumentos que Rawls tem para defender o

® Um parecerista andénimo desta revista, a quem agradeco por seus
comentdrios, observou que esse conceito de racionalidade seria diferente
daquele que adotei anteriormente, entendido como “a capacidade de ter
uma concepgdo racional do bem”. Entretanto, esta segunda definicdo néo
esta em contradi¢do com a primeira, ja que “prépria vantagem” significa
vantagem para realizar os proprios interesses, mas também para a
promocéao da prépria concepcdo de bem.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



122

principio de diferenca: uma forte ideia de reciprocidade.
Rawls argumenta que, em uma sociedade estruturada pelo seu
principio de diferenca, aqueles que ocupam o grupo dos mais
favorecidos (principalmente devido ao desenvolvimento de
seus talentos superiores) nunca ganham mais a custa dos
menos favorecidos. Todos os ganhos direcionados aos mais
favorecidos também beneficiam ao maximo os menos
favorecidos. Neste sentido, os mais favorecidos aceitam que
ndo devem tirar vantagem de seus talentos superiores, exceto
caso isso também favoreca os que possuem menos talentos.
Ha, nesse sentido, uma forte ideia de reciprocidade entre os
grupos envolvidos na cooperacao social.

O principio de reciprocidade até poderia ser
considerado pelas partes na posicdo original, mas como elas
agem exclusivamente com base na racionalidade, elas o
considerariam apenas de forma instrumental®. As partes
poderiam conjecturar, por exemplo, que viver em uma
sociedade que ndo incorporasse em sua concepg¢ao publica de
justica uma forte ideia de reciprocidade (como € o caso do
utilitarismo restrito) geraria sentimentos de frustragdo e
ressentimento nos cidaddos que ocupassem a posicdo menos
privilegiada, uma vez que estes teriam conhecimento de que
os ganhos dos mais favorecidos estdo sendo concretizados a
sua custa. Esses sentimentos fariam com que os menos
favorecidos deixassem de oferecer seu apoio as instituicoes de
sua sociedade, ameacando a estabilidade desses arranjos, o
que, no limite, poderia impossibilitar a cooperacdo social.

O custo da posicdo original, nesse sentido, é transformar
consideracdes morais, relevantes em si mesmas para
pensarmos sobre a justica social, em questoes de racionalidade,
ou seja, questdes que dizem respeito ao que promove, ou nao,
o proprio interesse ou vantagem. Uma consideracdo moral

6 Para considera¢bes semelhantes sobre o argumento do senso de
autorrespeito, ver Cohen, 2015, p. 190-4

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



123

relevante em si mesma para o julgamento de diferentes
principios de justica ndo pode ser levada em conta pelas partes
nessa posicdo, a ndo ser que se demonstre como essa
consideracdo afeta ou ndo a promoc¢do dos seus proprios
interesses. Como sustenta Joshua Cohen, as supostas
vantagens destacadas por Rawls, portanto, sdo ilusérias. “O
argumento politico normativo é o que é e ndo pode ser
representado por outra coisa”. (Cohen, 2015, p. 200).

7

E necessario arcar com esse custo? Seria, sim, caso a
posicdo original exercesse um papel indispensdvel na
justificacdo dos dois principios de justica (como é o caso da
leitura formal, apresentada acima). Porém, como pretendo
argumentar na préxima secdo, é possivel derivar e justificar a
concepcdo de justica proposta por Rawls apelando
diretamente para consideracOes morais, sem que seja
necessario modela-las através do dispositivo da posicao
original.

3. Segunda leitura: o argumento informal

Os argumentos de Rawls para justificar o principio de
diferenca em detrimento do principio de utilidade restrita,
apresentados no inicio da secdo anterior, sugerem que, na
verdade, a justificacdo desenvolvida por Rawls se baseia em
dois contratos sociais. O primeiro contrato, analisado na
primeira secdo, diz respeito aos principios que seriam
racionalmente escolhidos por partes situadas por detras de um
véu de ignorancia na posicao original. H4, porém, um segundo
contrato, no qual se verifica se os principios escolhidos na
posicdo original poderiam ser razoavelmente aceitos pelos
cidaddos de uma sociedade bem-ordenada para cumprirem o
papel de organizacdo da cooperacdo social. Mesmo que
determinado principio seja uma escolha racional no primeiro
contrato, € necessario que ele passe no teste estabelecido pelo

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



124

segundo para que seja considerado como um principio de
justica. Como sugere Brian Barry, portanto, o argumento
decisivo é exercido pelo segundo contrato e podemos concebé-
lo como um argumento independente daquele elaborado na
posicdo original. (Barry, 1995, p. 66-7).

De que forma podemos compreender melhor esse
segundo contrato? Devemos ter em mente que, ao
questionarmos se determinado principio poderia ser objeto de
um acordo razodvel, estamos perguntando aos cidadaos,
principalmente aqueles presentes na posicdo menos
favorecida, se eles teriam razdes para razoavelmente rejeitar
os principios propostos. E dessa forma que Thomas Scanlon
define a ideia central desse tipo de contrato (Scanlon, 1982,
p. 110). H4 dois contrastes principais entre a formulagédo desse
contrato e a posicdo original. Em primeiro lugar, enquanto a
posicdo original veta um conjunto significativo de informacoes
sobre as condic¢oes especificas das partes através do véu de
ignorancia, na versao scanloniana os cidadaos possuem pleno
conhecimento de suas condi¢des. Em segundo lugar, enquanto
na posicdo original as partes agem com base apenas na sua
racionalidade, na versio scanloniana os cidaddos também sio
motivados pelo seu senso de justica.

O senso de justica é uma disposicio moral que os
cidaddos possuem para chegar a um acordo a respeito de
principios de justica e, uma vez feito o acordo, cumprir com
as exigéncias desses principios. Essa disposi¢do moral envolve
dois aspectos importantes. Primeiro, quando propomos
principios de justica, o fazemos esperando, sinceramente, que
0s termos que propomos sdo razoaveis e que ndo podem ser
razoavelmente rejeitados pelos demais. Em segundo lugar,
quando outros propdem principios que sdo razoaveis, temos a
disposicdo de ndo os rejeitar, uma vez que nao temos razoes
para fazé-lo.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



125

A pergunta que podemos formular agora é: que
principios de justica ndo poderiam ser razoavelmente
rejeitados por cidaddos motivados pelo seu senso de justica
como carta publica de sua sociedade? A resposta, que
pretendo desenvolver nesta secdo, é que apenas principios que
atribuem um valor adequado a igualdade sdo capazes de
passar nesse teste (Barry, 1995, p. 7-8; Vita, 1997, p. 139-140),
e esse é o caso dos dois principios de justica propostos por
Rawls.

Uma premissa normativa bdsica da concepcao de justica
proposta por Rawls é a de que a concepcédo de justica mais
adequada para uma sociedade bem-ordenada deve abarcar a
ideia de igualdade humana fundamental. Essa ideia sustenta
que todas as pessoas possuem um valor moral igual e, por isso,
precisam ser tratadas com respeito igual pelas principais
instituicoes politicas e sociais dessa sociedade. (Rawls, 2008,
p. 630). Porém, como aponta Will Kymlicka (2006), todas as
teorias contemporaneas da justica entendidas como
normativamente plausiveis possuem um compromisso com
essa ideia de igualdade humana. Ela estd expressa, por
exemplo, na consideracdo de Bentham de que, nos cdlculos de
utilidade, “todos contam como um, ninguém como mais de
um”. (Warnock, 2003, p. 233).

Nesse sentido, € necessario especificar melhor como
Rawls compreende essa ideia de igualdade. Scheffler sustenta
que, para Rawls, a igualdade deve ser entendida de modo
relacional. A igualdade, nesse sentido, ndo diz respeito
primariamente a questOes (re)distributivas. “E', em vez disso,
um ideal moral que rege as relacdes que as pessoas mantém
entre si”. (Scheffler, 2003, p. 21). A igualdade relacional
engloba trés componentes distintos: um ideal moral, um ideal
politico e um ideal social.

Como ideal moral, afirma que todas as pessoas tém o mesmo valor e
que existem algumas reivindicacoes que as pessoas tém o direito de

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



126

fazer umas as outras simplesmente em virtude do seu status como
pessoas. Como ideal social, sustenta que uma sociedade humana
deve ser concebida como um acordo cooperativo entre iguais, cada
um dos quais gozando da mesma posicao social. Como ideal politico,
destaca as reivindicacoes que os cidaddos tém o direito de fazer uns
aos outros em virtude do seu status de cidaddo, sem qualquer
necessidade de um julgamento moral dos detalhes das suas
circunstincias particulares. (Scheffler, 2003, p. 22).

Movendo-se um passo adiante, os ideais que compdem
igualdade relacional sé sdo devidamente levados em conta,
para Rawls, se os arranjos politicos e sociais basicos atendem
a duas condicoes: (1) tratar de forma equitativa as diferentes
concepcoes de bem dos cidaddos e (2) mitigar os efeitos da
loteria social e natural na distribuicdo de bens e recursos
socioeconOmicos.

No que diz respeito a primeira condi¢do, somente o
primeiro principio de justica proposto por Rawls é capaz de
tratar de forma equitativa as distintas concep¢des de bem
exercidas pelos cidadéos. Esse principio garante a cada pessoa
um conjunto de liberdades fundamentais que a permite
exercer sua prdpria concepcdo de bem sem que haja
interferéncias de outros individuos ou do Estado.

Esse principio seria aprovado no teste scanloniano
mencionado acima? Precisamos levar em conta que os
cidadaos, movidos pelo seu senso de justica, reconheceriam o
que Rawls posteriormente denominou “o fato do pluralismo
razoavel”, ou seja, que em uma sociedade democratica, o
exercicio da razdo sob instituicoes livres faz com que haja uma
pluralidade de concepcdes de bem, sendo que nenhuma delas
possui um status superior as demais. Nesse sentido, uma vez
que nao ha a possibilidade de que os cidadaos compartilhem
a mesma “verdade toda”, eles concordariam em estabelecer
um principio de justica que garantisse o mesmo direito a todos
de exercer a sua prépria concepcdo de bem.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



127

Na verdade, seria dificil imaginar que qualquer principio
diferente desse fosse capaz de passar pelo teste de nao
rejeitabilidade razodvel. Imaginemos que determinado
cidadao proponha que a sua concepcao de bem (por exemplo,
uma doutrina religiosa) deve ter uma posicdo privilegiada na
sociedade, e que os direitos e liberdades dos demais cidadédos
devem ser definidos com base nessa concepc¢do. Qualquer
outro cidaddo que ndo professasse essa concepcdo poderia
alegar que esse principio ndo leva em conta o “fato do
pluralismo razoavel” e trata as distintas concepcoes de bem de
forma arbitrariamente desigual. Esse cidaddo, portanto,
poderia razoavelmente rejeitar esse principio.

No que diz respeito a segunda condicdo, devemos
considerar que apesar do ideal de igualdade relacional nao ser
primariamente a respeito da distribuicdo de bens e recursos,
seus componentes politico e social, como definidos por
Scheffler, possuem claras implicagdes distributivas. A
exigéncia é a de que, para que os cidadaos sejam tratados
apropriadamente como iguais, as principais instituicoes
politicas e sociais devem mitigar os efeitos da loteria social e
natural na distribuicio de bens e recursos. Essa exigéncia
fundamenta-se na ideia de que as distribuicoes que se
originam dessas loterias sdo arbitrdrias de um ponto de vista
moral, ou seja, sdo contingéncias pelas quais os cidaddos nao
sdo responsaveis e que, portanto, ndo possuem autoridade
moral em si mesmas para justificar desigualdades
socioecondmicas’. Nesse sentido, as institui¢des sociais devem,
dentro do possivel, mitigar os efeitos desses fatores arbitrarios
sobre a distribuicdo de bens, recursos e posi¢oes sociais entre
os cidadéos.

7 E importante esclarecer, como o faz Scheffler (2003, p. 26) que
essas loterias, em si mesmas, ndo sdo justas ou injustas, mas sim a forma
como as instituicdes sociais as incorporam.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



128

O primeiro desses fatores é a discriminacdo com base
em fatores adscriticios, como a raca, o género, ou a religido.
Historicamente, hd muitos exemplos de sociedades que
proibiram legalmente que determinados individuos
ocupassem cargos e posicoes sociais com base nesses fatores.
A solucao para esse tipo de discriminacao € o estabelecimento
do que Rawls denominou “sistema de liberdade natural”, no
qual had a implementacdo de uma economia de mercado que
garante a igualdade formal de oportunidades, ou seja, o
direito a todos os individuos de competir pelos cargos e
posicoes sociais.

Esse sistema de liberdade natural passaria pelo teste
proposto por Scanlon? Devemos considerar que a igualdade
formal de oportunidades, apesar de muito importante, abole
somente a discriminacdo institucionalizada. A ideia é a de que
o Estado ndo pode estabelecer barreiras legais ao acesso a
cargos e posicOes sociais com base nos fatores apontados
acima. Neste sentido, caso esse principio fosse proposto,
determinado cidaddo que viesse a ocupar posicdo social
menos favorecida sob esse sistema poderia razoavelmente
objetar o seguinte: “por mais que agora eu tenha o direito
legal de competir por esses cargos e posi¢cdes, devido as
minhas condi¢bes socioeconOmicas, eu ndo fui capaz de
desenvolver o conjunto de habilidades e competéncias
necessarias para competir por esses cargos e, portanto, serei
sempre preterido em relacdo aqueles em melhores condicoes.
Nunca estaremos em condi¢des iguais de competicdo. Isso é
injusto, pois as condicOes socioecondmicas nas quais nasci sao
tdo arbitrarias do ponto de vista moral quanto os fatores
adscriticios”.

Chegamos, assim, ao segundo fator: a classe social. A
ideia, como pudemos perceber, € a de que a possibilidade de
uma pessoa ocupar determinado cargo ou posicao social nao
deve depender da sua classe socioeconOmica. Para que isso

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



129

seja realizado, seria necessario implementar a concepcao que
Rawls denomina “igualdade liberal”. Esta vai além do sistema
natural de liberdade ao exigir ndo somente que os individuos
tenham o direito de competir pelos cargos e posicoes
(igualdade formal de oportunidades), mas que eles o facam a
partir do mesmo ponto de partida (igualdade equitativa de
oportunidades).

As exigéncias igualitdrias do principio de igualdade
equitativa de oportunidades sdo significativas. Para garanti-lo
seria necessario, por exemplo, que os cidaddos tivessem
amplas e iguais oportunidades educacionais, assisténcia
universal a satide, além da implementacdo de esquemas
tributdrios que impedissem a transmissao intergeracional de
riquezas. E importante ressaltar que esse principio ndo pode
ser plenamente realizado, ou seja, ndo € possivel anular todas
as vantagens e desvantagens derivadas da classe
socioeconOmica. A maior razdo para isso € a existéncia da
familia. Ainda que neutralizemos as vantagens econdmicas
que os pais podem transmitir aos seus filhos, eles ainda
poderiam transmitir uma série de vantagens culturais e sociais,
que existirao enquanto as familias existirem. O objetivo,
portanto, é mitigar, tanto quanto possivel, a influéncia dessa
loteria social sobre a distribuicdo de cargos e posi¢des sociais
e, consequentemente, da renda e riqueza obtidas a partir dela.

A concepcao da igualdade liberal passaria pelo teste
proposto por Scanlon? Devemos considerar que em uma
sociedade que implementasse plenamente essa concepcao, um
“fosso” se abriria entre os poucos cidaddos mais talentosos e
os muitos que teriam capacidades dentro da média, sendo os
primeiros capazes de ocupar os principais cargos e posicoes da
sociedade, o que os levaria a ter uma renda muito maior do
que a dos cidadaos pertencentes ao segundo grupo. Porém,
haveria algo de objetavel nesse tipo de desigualdade? Afinal,
se os cidaddos tiveram garantidas as “mesmas chances” na

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



130

competicdo por esses cargos, o que ha de moralmente
objetavel nesse caso?

Um cidaddo que ocupasse a posicdo menos favorecida
em uma sociedade desse tipo poderia sustentar que nossos
talentos e capacidades naturais sdo tdo arbitrdrios de um
ponto de vista moral quanto a classe social na qual nascemos.
Nado somos moralmente responsaveis pelos talentos que
herdamos geneticamente, da mesma forma que niao somos
responsaveis por nascer em determinada classe
socioeconOmica. Portanto, ele continuaria, nao seria justo que
a sociedade legitimasse grandes desigualdades de renda e
riqueza com base em um fator tdo arbitrario de um ponto de
vista moral. Nesse sentido, essa concepcdo poderia ser
razoavelmente rejeitada.

Chegamos, assim, ao terceiro fator: o talento natural.
Para lidar com esse fator, Rawls sugere que devemos adotar a
concepcdo que ele denomina “igualdade democrética”. Esta
sustenta que além da garantia do principio da igualdade
equitativa de oportunidades, a distribuicao de bens e recursos
deve ser feita de acordo com as exigéncias do principio de
diferenca. Este principio estabelece que as desigualdades
socioeconomicas derivadas da loteria natural sdo legitimas
apenas quando beneficiam ao méaximo os cidadaos que se
encontram na posi¢do social menos favorecida. Ainda que as
desigualdades geradas pela loteria natural sejam moralmente
arbitrdrias e ninguém “mereca” se beneficiar delas, é justo
permiti-las desde que elas beneficiem a todos, e aos menos
favorecidos em particular.

Como a “igualdade democratica” se sairia no teste
scanloniano? Os menos favorecidos, agora, ndo possuem
nenhuma objecdo razodvel aos principios propostos. O
principio de diferenca faz o maximo possivel para mitigar os
efeitos da loteria natural sobre a distribuicio de bens e
recursos. Além disso, os menos favorecidos reconhecem que,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



131

através do principio de diferenca, os mais favorecidos estdo
abdicando de parte dos ganhos que poderiam obter caso as
transagoes de mercado se constituissem como o Unico critério
de justica distributiva.

E quanto aos mais favorecidos? Eles ndo teriam agora
uma objecdo razodvel, ja que o principio de diferenca exige
que abdiquem de parte dos ganhos que teriam sob um
principio alternativo? Nao, eles também ndo teriam. Os
cidaddos mais favorecidos, motivados pelo seu senso de
justica, reconheceriam que a origem de seus maiores ganhos
baseia-se em um fator moralmente arbitrdrio, e que a
exigéncia para que esses ganhos sejam legitimos ¢ a de que
estes beneficiem os menos favorecidos.

Portanto, os dois principios de justica propostos por
Rawls sdo os principios que cidaddos deliberando tendo em
vista um acordo moral razodvel concordariam como carta
publica de sua sociedade, uma vez que apenas esses principios
expressam, como pretendi demonstrar, um compromisso
normativo adequado com o valor da igualdade.

Conclusao

Neste trabalho, argumentei que ha duas leituras
possiveis a respeito da justificacdo normativa dos principios de
justica propostos por Rawls em Uma teoria da justica. Na
primeira leitura, como vimos, a posicao original desempenha
um papel fundamental, pois justos seriam aqueles principios
que as partes nessa situacdo inicial, agindo racionalmente,
escolheriam para ser a carta publica de sua sociedade.
Segundo Rawls, dadas as caracteristicas especiais dessa
situacdo, as partes agiriam com base no critério maximin e
escolheriam os seus dois principios de justica.

Visei demonstrar que essa leitura tem dois problemas
principais. Em primeiro lugar, as partes nessa situagao inicial

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



132

agem unicamente motivadas pela sua racionalidade, ou seja,
com base apenas em consideragdes sobre o que promove ou
ndo sua prépria vantagem. Nesse sentido, questdes morais, as
quais sdo diretamente relevantes para pensarmos a justica dos
principios que estruturardo a cooperagdo social, sdo
consideradas apenas instrumentalmente, de acordo com a sua
compatibilidade com a racionalidade. Além disso, o
argumento a partir da posicdo original, em si mesmo, é
insuficiente para justificar a escolha dos dois principios de
justica, pois haveria a possibilidade de outra escolha racional,
a opcao pelo utilitarismo restrito.

Dadas essas dificuldades impostas pela primeira leitura,
meu objetivo foi argumentar que ndo precisamos arcar com o
custo de argumentar através da posicdo original, pois
podemos construir uma leitura alternativa na qual apelamos
diretamente para as considera¢des morais que fundamentam
todo o projeto rawlsiano, a saber, certa ideia de igualdade
humana fundamental e a capacidade das pessoas para um
senso de justica. Quando substanciamos o principio de
igualdade humana, por meio do argumento da arbitrariedade
moral, somos levados aos dois principios de justica. Para
avaliarmos se esses principios poderiam ser aceitos como a
carta publica de uma sociedade democratica, questionamos,
como nos sugere Scanlon, se os cidaddos moralmente
motivados pelo seu senso de justica poderiam razoavelmente
rejeita-los. Como vimos, eles nao poderiam, e, portanto, esses
principios sdo os mais adequados para estabelecer a
cooperacdo social entre pessoas moralmente livres e iguais.

Portanto, como as limitacdes do argumento da posicio
original sdo significativas, acredito que devemos nos valer
apenas do argumento desenvolvido na leitura informal.
Apesar de este argumento perder em clareza frente a
justificacdo baseada na primeira leitura, ele explicita e
desenvolve os compromissos normativos que a teoria politica

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



133

ndo pode evitar quando se propde a discutir questdes de
justica.

Referéncias

BARRY, Brian. Theories of justice. London: Harvester-
Wheatsheaf, 1989.

BARRY, Brian. Justice as impartiality. Oxford: Oxford
Clarendon Press, 1995.

COHEN, Joshua. The original position and Scanlon’s
Contractualism. In: HINTON, Timothy. (Ed.). The original
position. Cambridge: Cambridge University Press, 2015.

FREEMAN, Samuel. Rawls. New York: Routledge, 2007.

HARSANYI, John. Can the maximin principle serve as a basis
for morality? A critique of John Rawls’s theory. The American
Political Science Review, v. 69, n. 2, 1975, p. 594-606.

KYMLICKA, Will. Filosofia politica contempordnea. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2006.

NAGEL, Thomas. Rawls and liberalism. In: FREEMAN, Samuel.
(Ed.). The cambridge companion to Rawls. Cambridge:
Cambridge University Press, 2003.

RAWLS, John. Uma teoria da justica. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2008.

RAWLS, John. O liberalismo politico. Sdo Paulo: WMF Martins
Fontes, 2016.

SCANLON, Thomas. Contractualism and utilitarianism. In:
SEN, Amartya; WILLIAMS, Bernard. (Org.). Utilitarianism and
beyond. Cambridge: Cambridge University Press, 1982.

SCHEFFLER, Samuel. What is egalitarianism?. Philosophy and
Public Affairs, v. 31, n. 1, 2003, p. 5-39.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



134

VITA, Alvaro de. A justica igualitdria e seus criticos. Sio Paulo:
Martins Fontes, 2007.

VITA, Alvaro de. Pluralismo moral e acordo razoavel. Lua
Nova: Revista de Cultura e Politica, v. 39, 1997, p. 125-148.

WARNOCK, Mary. Utilitarianism and On Liberty: Including
Mill’s ‘Essay on Bentham’ and Selections from the Writings of
Jeremy Bentham and John Austin. Oxford: Blackwell, 2003.

(Submissao: 24/12/24. Aceite: 24/07/25)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



An Enactivist Critique of the
NonConceptualist Argument for the
Richness of Perception and Its Model of
Perceptual Content

Uma revisao enativista do argumento
nao-conceitualista da riqueza
experiencial e seu modelo de conteudo
perceptual

d- 10.21680/1983-2109.2025v32n69I1D39202

Vinicius Francisco Apolinario
Universidade Federal do Espirito Santo (UFES)

viniciusfapolinario@gmail.com

Abstract: In this article, we will critically analyze the
nonconceptualist argument for the richness of perception
from the sensorimotor enactivist tradition. According to
nonconceptualists, the content of perception is far richer and
more detailed than the content of our beliefs. The
nonconceptualist model of perceptual content assumes that
we possess an internal, detailed representation of the
environment. The enactivist approach, however, rejects the
idea that we construct internal representations of the
environment in order to perceive it. The fact that we have
immediate access to the environment through sensorimotor
skills makes the reconstruction of the environment in the form
of mental representations unnecessary. If this is the case, the
argument for the richness of perception is inadequate for
defending a nonconceptualist approach. Our suggestion is that


https://doi.org/10.21680/1983-2109.2023v30n63ID29583

136

enactivism provides a better explanation of the nonconceptual
nature of perception without postulating the need for internal,
detailed representations of the environment.

Keywords: Enactivism; Perception; Nonconceptualism,;
Cognitivism; Mental Content.

Resumo: Neste artigo, buscaremos analisar criticamente o
argumento ndo-conceitualista da riqueza da percepcdo a
partir da tradicdo enativista sensério-motora. De acordo com
os nao-conceitualistas, o conteido da percepcdo é muito mais
rico e detalhado do que o conteudo das nossas crengas. O
modelo de contetido perceptual ndo-conceitualista assume
que possuimos uma representacao interna e detalhada do
ambiente. A abordagem enativista rejeita a ideia de que
construimos representacdes internas do ambiente para
percebermos. O fato de que possuimos acesso imediato ao
ambiente por meio das habilidades sensdério-motoras torna
dispensavel a reconstrucdo do ambiente na forma de
representacdes mentais. Se esse é o caso, o argumento da
riqueza da percepcdo ndo é adequado para defender uma
abordagem ndo-conceitualista. Nossa sugestio € que o
enativismo explica melhor o cardter nao-conceitual da
percepcdo sem postular a necessidade de representacoes
internas e detalhadas do ambiente.

Palavras-chave: Enativismo; Percepcdo; Nao-conceitualismo;
Cognitivismo. Contetiddo-mental.

Introduction

Nonconceptualism, in the theory of perception, is a
thesis that holds that the content of perceptual
states can represent the world without being structured by
concepts. In other words, we are capable of representing the

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



137

world in a nonconceptual way'. The most common way to
define the non-perceptual content of perception is through an
internal, topographic model in which objects and events are
assigned their respective properties. Perceptual content is
thereby understood as a kind of internal “mapping” of the
external environment.

One of the most well known arguments in favor of the
nonconceptualist thesis of perception refers to the idea that
sensory content is richer and more detailed than the content
of our propositional attitudes, such as beliefs. In other words,
it is not possible to capture, conceptually and linguistically,
the full richness of perceptual experience. This argument
serves as an objection to conceptualist proposals, according to
which sensory content is conceptually structured. For their
supporters, perception could only fulfill its epistemic role of
grounding empirical beliefs if it were a conceptually
structured mental state. Otherwise, it could not maintain
inferential relationships with propositional attitudes. Along
with other arguments, the nonconceptualist thesis seems to be
in better position than the conceptualist one.

In this article, we aim to analyze, specifically, the
argument of perceptual richness in nonconceptualist
proposals alongside their typical model of perceptual content,
that is, the scenario-content. We will explore this proposal
from a sensorimotor enactivist point of view, according to
which perception is a form of active exploration of the world
through sensorimotor skills, without the need for internal

1 Nonconceptualism contrasts with conceptualism, according to
which our perceptual states are conceptually or propositionally structured
(MCDOWEL, 1996. BREWER, 1999). We will not recapitulate the historical
debate between both positions. You can find it in Schmidt (2015),
Bermudez (2009) and Carvalho (2016). Our focus is solely in one main
argument supporting nonconceptualism.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



138

representations of the sensory environment. Our thesis is that
the perceptual richness argument is not a good one in favor of
nonconceptualism. This argument assumes that we capture
information of our sensory field in a detailed and relatively
full manner, much like a photograph or a painting captures
the details of a scene. According to enactivism, this is an
incorrect way to describe both the phenomenology of
experience and the nature of the cognitive processes
underlying perception. The world is not given in a pictorial,
internal model, or map-like form. Its content is virtually
accessed through the skilled exploration of the environment,
where the organism's movements modulate its sensory
stimulation flow. The pictorial conception mentioned is
strongly suggested by the scenario-content proposal,
according to which perceptual content is an internal
representation of the environment that serves as a model for
the spatial and temporal relationships of the external
environment. The idea that cognition functions based on
internal representations has been questioned in recent
decades. We aim to show that nonconceptualism can abandon
the representationalist tradition and adopt an enactivist
standpoint on perception. This entails abandoning the
pictorial conception of the argument for the richness of
experience and, furthermore, the idea that perceptual content
involves the construction of representations, especially a kind
of model, map, or internal copy of the external world. There
are other forms to conceive nonconceptual perceptual states.
In the final part of the article, we aim to address some possible
representationalist objections to the enactivist model of
perception.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



139

1. The Argument from the Richness of Perceptual
Experience

One of the oldest and most cited arguments in favor of
the nonconceptualist thesis is the argument from the richness
of perceptual content. This argument tries to show that the
phenomenology of perceptual states is not, or does not need
to be, explained by the exercise of conceptual capacities on
that content. The idea is to demonstrate that concepts do not
capture the richness of details in experience. If our beliefs
(and other propositional attitudes) are composed of concepts,
then they are not capable of capturing the full richness of
experience, or perceptual content. An analysis of the
phenomenology of perception makes it very clear that the
content of experience is rich in detail, as Schmidt (2015),
Peacocke (2001, 1999), and Bermudez (2003) argue. Let us
take, for example, the experience of navigating the university
during a typical day in the academic semester. While
observing the campus, we come into contact with a myriad of
objects with certain properties and relations to each other. We
perceive the library a few meters ahead. Several students are
walking toward the restaurant to my left. I hear a group of
gardeners pruning a tree behind me. I perceive various shades
of color in the flowers to my right. As Heck highlights, “it
seems hard to imagine that your perceptual state [...] has any
specific articulation corresponding to the conceptual
articulation of a particular one of the many different Thoughts
that might capture its content” (2000, p. 489). In sum, it
seems impossible to capture, in thought, all the elements that
combine in the perception of an event like the one mentioned.
In Kelly’s words:

They [the nonconceptualists] typically think that the content of
experience is in some way richer, more complicated, or more fine-
grained than the content of thought, and therefore that perception
ought not to be characterized in terms of the elements of thought at
all (2001, p. 401).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



140

We would not be able to describe, in words and
sentences, everything we see, hear, and feel in our experience.
Our conceptual and linguistic resources do not fully capture
the details we represent through perception®. Tye follows the
same line of argument to defend his non-conceptualist
position on perception:

First, in typical cases, visual experiences are rich. This is to be

understood as the thesis that typically visual experiences contain

more information than their subjects are able to extract cognitively

(in belief or judgment). Second, visual experiences are fine-grained.

This is usually formulated as the thesis that visual experiences

represent the world with a determinacy of detail that goes beyond

the concepts possessed by the subjects of those experiences" (2006,
p. 519).

If this is the case, the content of perception is richer than
the content of thought, beliefs, or propositional attitudes
(TORIBIO, 2007). Therefore, the perceptual content is
nonconceptually structured.

Another emblematic example involves color perception.
Nonconceptualists highlight the fact that we are able to
discriminate more shades of color, via perception, than we are
capable of characterizing them through concepts or linguistic
resources, suggesting that we have some kind of information
about the environment that exceeds our conceptual repertoire.
Peacocke is emphatic in this argument: "our perceptual
experience is always of a more determinate character than our
observational concepts which we might use in characterizing
it (1983, p. 11). Much of the concepts we regularly use to
categorize an object in our visual field with a certain hue

2 We do not intend to discuss the relationship between concepts and
language, such as whether concepts are necessarily tied to linguistic abilities.
We emphasize that, at least in this context, the type of conceptual ability
that concerns us is the one related to linguistic and propositional capacities.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



141

involves only general concepts like RED, BLUE, or YELLOW.
However, the variability of shades found in the environment
exceeds the limits of these more general concepts. One
phenomenon that illustrates this observation is known as color
constancy (KELLY, 2001). When we visually confront an object,
for example, a white wall, although we categorize this surface
under a single hue (using the concept of WHITE), in reality,
the surface has various differences in intensity and lighting,
involving subtle differences in how we experience it. If this
wall is relatively far from the window, it appears to have a
darker shade due to shadow and low illumination. On the
other hand, the region closer to the window appears more
yellowish or orange due to the sunlight. Still, we do not
hesitate to categorize this surface under the concept of WHITE
(PEACOCKE, 1983, p. 12). This example attempts to
demonstrate the difference between the content of perceptual
experience and the way concepts capture this experience. In
summary, this argument, along with others that will not be
discussed in this article®, presents reasons to support the view
that perception is a form of nonconceptual and
nonpropositional contact with the environment.

2. Scenario-Content as a Model of Perceptual
Representation

One of the most favored models of perceptual content
in nonconceptualism is the scenario-content hypothesis,
according to which perceiving is representing the environment

3 Other arguments in favor of nonconceptualism include conceptual
learning (TORIBIO, 2007; ROSKIES, 2008), the relative independence of
perception from beliefs (cognitive impenetrability) (BERMUDEZ, 2003;
RAFTOPOULOS, 2014), and cognitive complexity in nonlinguistic creatures
(SCHMIDT, 2015; PEACOCKE, 2001).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



142

as a set of objects with certain properties, organized in a
specific arrangement in space and time. According to this
model, perceptual content involves how the perceiver
represents the environment around them, which we specify
based on how physical space is "filled" with objects, properties,
and relationships. An accurate representation is the
consistency, or coherence, between perceptual content
(scenario-content) and the external environment, that is, its
objects and properties instantiated in reality. An inaccurate
representation, consequently, implies an inconsistency
between perceptual representation and the external
environment. Schmidt describes scenario-content as follows:
“A scenario is a conglomerate of spatial properties, more
specifically, a way in which surfaces, objects, their properties,
and the like can be located in the space around the perceiving
subject” (2015, p. 13). Scenario-content is a perceptual
representation and primarily involves the organism's
discriminative abilities and the way it explores this content in
action and thought.

Physical space is represented, first, from a specific,
egocentric origin — the individual’s body — and certain axes
that are derived from this origin, such as up-down, front-back,
and left-right. This is true, at least, for terrestrial organisms
like us and other animals. This origin, and its axes, is subtly
different for each sensory modality. In vision, for example, the
center and axes are organized based on the head. In the case
of touch, these parameters are organized based on the body’s
periphery, such as the hands and feet (BERMUDEZ, 2009, p.
462). From these parameters, the organism is able to establish
its orientation in relation to the perceived environment, which
in turn determines the distance and direction of the organism
relative to the environment. Once orientation is established, it
is said that perceptual content determines how space is
populated with various entities and their properties.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



143

In the case of the visual modality, for example, let us
imagine that an individual is observing a particular room: his
office. The content of his experience represents, first, his
egocentric point of origin (where they are located), as well as
the angles at which his visual system is directed. Their
perceptual states represent, based on this orientation, how
certain objects — such as the computer, desk, mug, and
flowerpots — are arranged in a particular configuration. The
desk is next to the window, the computer is on the desk, and
the mug and flowerpots are next to the computer. These
objects have certain properties, such as colors, textures, and
shapes. All of these details are captured by the perceiver, the
nonconceptualist argues, in a way that is independent of the
conceptual resources they possess.

The complete characterization of perceptual content is
then referred to as scenario-content: a set of ways in which
objects, with specific properties, are configured relative to
each other, based on an egocentric point of orientation.
Perceptual representation is accurate, or correct, if the
external environment corresponds to the objects and
properties represented. If it is incorrect, there has been a
failure to properly attribute the content to the external
environment. As Schmidt explains:

The objects (or surfaces) and their properties involved in a scenario-

content should be taken immediately to reflect the objects and

properties present to the subject of the experience. It tries to respect

the three-dimensional spatial character of the perceived world (2015,
p- 14).

The scenario-content hypothesis, within the context of
the argument for phenomenological richness, helps clarify
how perception can capture the multiplicity of environmental
details, such as those detected by vision or hearing, without
the individual applying his conceptual repertoire.
Furthermore, this nonconceptual content model explicitly

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



144

adopts a representationalist interpretation of perceptual states.
In this context, representationalism involves understanding
the mind (and its cognitive processes) as an information-
processing system. Information is processed through
computational manipulations of representations. Mental
activity consists of the "[...] acquisition, transformation and
use of information and misinformation" (STERELNY, 1990, p.
19). The goal or function of our various cognitive systems
(perception, memory, thinking, decision-making) is to map or
produce an internal (neural) model of the environment based
on the available information, and to select an appropriate type
of behavior for the organism's interactions with its objects.
Representational states are intermediaries between sensory
input and behavioral output. They are required to explain how
behavioral (motor) output emerges on the basis of sensory
input (BERMUDEZ, 2005; BURGE, 2010a).

The most common way to understand a representational
system is by characterizing it as a computational system. The
process of acquiring, manipulating, and selecting responses is
a process of computation over internal representations.
"Computation” is a general term for various types of systems
capable of processing information. In the representationalist
approach, computation simply involves manipulating
representations through algorithms: finite sets of rules that
determine how different activities should be performed, thus
enabling the solution of a given problem. It is the algorithms
that make it possible to understand the different stages of
information processing in cognitive systems (PICCININI,
2016).

For our purposes, the perceptual system, as a
computational system, has the function of generating an
internal model of the external environment (the scenario-
content) capable of capturing its details in a way that explains
our perception and the behavior that follows from it. Vision is

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



145

the most commonly cited example. The goal of visual
perception is to generate accurate representations of the distal
environment, where objects and their properties are located,
based on the proximal stimulation of the retina. In this case,
"the human visual system computes complex representations
of certain visible properties on the basis of the values of light
intensities in retinal images" (BURGE, 1989, p. 367). The
problem is that, when the stimulus reaches our sensory
receptors, the information contained within it is impoverished,
ambiguous, and incomplete: something known in the
literature as the poverty of stimulus problem. At the same time,
as highlighted by the nonconceptualist argument, we perceive
the world in a way that is rich in details, not fragmented or
incomplete. Our visual system is capable of acquiring accurate
information about the environment despite the limitations of
the initial stimulus. This problem can be framed as a question:
how are perceptual states of the environment formed, given
that the proximal stimulations to which the system has
immediate causal access do not determine the environmental
entities that perceptual states detect? This is where we insert
the computational explanation of how perceptual content is
generated: a series of computational algorithms allows the
construction of a model of the external environment, which
resolves the ambiguities and informational poverty of the
stimulus. As Burge emphasizes, the "initial registration, or
encoding, of proximal stimulation is transformed through a
series of events in the visual system into perceptual
representations of, and as of, entities in three-dimensional
space" (2010, p. 8).

Nonconceptualists, such as Burge (2003, 2010a, 2014),
Bermudez (2003), and Raftopoulos (2014), although they
differ in some details, argue that the computational-
representational approach to the mind is the most effective
way to explain the mechanisms underlying mental states,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



146

whether conceptual, like propositional attitudes, or
nonconceptual, like perception. Without the capacity to
construct representations, organisms would not be able to
exhibit the various flexible and adaptive behaviors observed
in nature.

Therefore, perceptual content functions as a kind of
"topographical map" or internal model of the space-time
properties of various entities in the external environment®:

Perceptual representation is organized in fundamentally different
ways from propositional organization, and the two sorts of
representational content mark fundamentally different sorts of
abilities. I think that perception has a topological-like structure.
Genuine predication, which is the key element in propositional
representation, embodies a type of generality [...] not present in
perceptual representations [...] (BURGE, 2003, p. 525).

The nature of perceptual information, therefore, is
independent of the individual's conceptual repertoire. Using
the vocabulary of cognitive sciences, the nonconceptualist can
explain the scenario-content (or perceptual content) as the
representation of objects that are persistent entities in space
and time, with relative spatial relationships, either stationary
or in motion, and with specific colors, sizes, and other basic
properties (RAFTOPOULOS, 2006). Here, we have a proposal
for non-conceptual content in perception, along with a
hypothesis about how this nonconceptual content is
constructed through computational operations on
representations. Let us now turn to the enactivist position and
how it evaluates these arguments.

4 The term “topographic” for the perceptual content is specially used
by Burge (2003).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



147

3. Sensorimotor enactivism

The enactivist approach rejects the representationalist
explanation of perception. According to the enactivism,
perceiving is fundamentally an activity correlated to the
actions and movements that the organism performs. We
access the environment perceptually by utilizing practical
knowledge of sensorimotor contingencies. Sensorimotor
contingencies refer to how sensory stimulation relies on the
actions the organism performs. Perception is not a passive
process of receiving external stimuli. Instead, we actively seek
to modulate the flow of sensory stimuli through our actions.
As we move through the environment, some properties of
objects in the perceptual field become apparent to us, while
other aspects remain hidden. Approaching or distancing
oneself from an object alters its profile in the visual field. The
movement of objects in the environment also alters the
organism’s sensory stimulation profile — for instance, when we
hear a siren approaching due to the increasing intensity of
sound waves. Perception cannot be separated from the
organism’s morphological structure and motor capacities.
Behavior (or motor output) is not merely the result of
internally processed information; it is a constitutive part of
information detection itself (NOE, 2004, 2012; HURLEY,
2001). The exploratory activity of organisms demonstrates
their ability to appropriate these patterns of sensorimotor
regularities in order to coordinate their actions within the
environment.

Sensorimotor skills involve patterns that follow strict,
law-like regularities, due to the connection between the
organism's bodily structure and the properties of the
environment (SHAPIRO, 2012). We can even investigate these
patterns and explain their characteristics with greater
precision. Each sensory modality — such as vision, touch, taste,
smelling and hearing — possesses its own specific patterns of

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



148

sensorimotor regularities, corresponding to the various forms
of energy distributed throughout the environment
(mechanical, luminous, chemical, auditory, etc.). While
representationalists focus on how the brain constructs internal
representations of the environment, enactivists emphasize the
importance of the organism’s motor and morphological
structure during the sensory engagement with the
environment. As Noé often points out: “[...] perceiving is a
kind of skillful bodily activity” (2004, p. 2). The brain is
certainly fundamental for understanding the flow of
information in the organism, but perception is not limited to
its operations. As we move through the environment, we can
take advantage of reciprocal causal relationships between our
sensory apparatus and certain properties of the external world.
Perception involves a kind of circular chain between
movement, stimulation, new movements, new stimulations,
and so on. The function of the brain is precisely to mediate the
connections between perception and action in this circular
chain’.

By exploring various sensorimotor contingencies,
perceivers are able to externalize environmental information
that would otherwise need to be computed and stored
internally in the nervous system®. Why replicate the external
environment as an internal model when our immediate
sensory environment is readily accessible through our
exploratory movements? The information is always available
for access, at least in cases where we maintain continuous
causal contact with the objects and substances in the
environment. Replicating environmental information is

5 On the function of the brain in the enactivist approach, see Fuchs
(2011), Barrett (2011), and Johnson and Tucker (2021).

6 Chemero (2009) employs the term “mental gymnastics” to refer to
the process of computing internal representations.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



149

unnecessary (since it can be easily accessed) and biologically
costly. The world itself can serve as its own model or as a form
of external memory:

[...] The outside world is considered a form of ever-present external
memory that can be sampled at leisure via eye movements. There is
no need for an internal representation that is a faithful metric-
preserving replica of the outside world inside the head (O’'REGAN,
1992, p. 463).

From an evolutionary standpoint, it makes perfect sense
that natural selection would favor organisms with cognitive
systems capable of relying on the external environment as
substitutes for internal computations: "we are built in such a
way that we can get the information about the world that we
need, when we need” (NOE, 2004, p. 22). This argument can
be understood as following a principle of cognitive economy
(CLARK, 1998). Since our cognitive systems are biological
entities, they are subject to the same pressures as any other
biological systems, such as energy efficiency, adaptability,
simplicity, and effectiveness. As Barrett points out, “[...]
evolution is a thrifty process, and organisms that expend more
time and energy than do their competitors to achieve the same
ends are penalized by natural selection” (2011, p. 216).
Reconstructing perceptual information appears to be more
costly than simply updating the flow of sensory stimulation
continuously through active exploration. The environment is
always accessible to an organism through sensorimotor skills’.

The argument of perceptual richness asserts that we do
not capture all the details of experience through our concepts
and beliefs derived from them. But what if we don't even need
to capture such details in experience itself, at least not all at
once? As Noé (2001) points out, vision is not confined to what
is immediately visible. Our perceptual perspective of objects is

7 See Hurley (1998) as well.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



150

always full of ambiguities, incompleteness, and imperfections.
Due to the anatomical structure of the eyes, photoreceptor
cells are unevenly distributed (only the central portion is
capable of capturing stimuli with the highest quality®). We
perceive three-dimensional objects arranged in a certain way
in our visual field, but what actually reaches our sensory
receptors are only some aspects, while many others are, for
instance, occluded. When I see an apple, only one of its faces
is directly reaching my sensory receptors. It is not possible to
perceive its full three-dimensionality from a single viewpoint.
When I see a cat walking behind a fence, it is partially
occluded by its surface. When we access the environment
through touch, we do not gain complete access to an object
with a single instance of touching. Instead, we manipulate
objects in order to detect their properties through successive
sensory explorations®. At the same time, perceivers do not
have the impression of perceiving the world in a diminished
or incomplete way. We perceive a world populated with
objects full of details and properties. This phenomenon can be
described as the problem of perceptual presence: we perceive a
world rich in details within our reach, while at the same time,
much of the environmental information is not immediately
detected by the sensory systems. Only certain aspects of
objects are given at any one time (NOE, 2011).

In other words, how do we experience an environment
rich in details when what actually reaches our sensory
receptors are only fragments of reflected surfaces (or their
counterparts in other sensory modalities)? Traditional
proponents of nonconceptualism suggest that we construct a
distal representation of the environment from the proximal

8 See O’'Regan (1992) on the visual system’s anatomical limitations.

? Indeed, Noé (2004) suggests that tactile exploration should serve
as the primary model for explaining any sensory modality.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



151

stimuli (as seen in the scenario-content model). The richness
of details is achieved through an internal model (a
representation of the environment) computed by the brain.
Internal representations supplement this purported
imperfection of the sensory stimulus. Noé (2004, 2009) refers
to this view as the pictorial model of vision.

Enactivism rejects this explanation and offers a different
solution. We do not, in fact, represent all the details of the
environment, nor do we need to represent it in the form of an
internal model. We can acquire relevant information about the
environment simply because we are able to access it
continuously through our sensorimotor skills. We can explore
the environment. By exploring it, we bring forth aspects (or
information) that were not present from a certain perspective,
in a certain moment. Perception is an activity distributed
across space and time, not confined to a stationary point. We
move closer and interact with the environment to reveal its
details. We adjust our ears and the position of our head to
optimize our auditory apparatus in relation to a sound source.
Likewise, we systematically manipulate objects with our
hands to explore their tactile properties. In resume, we gain
access to information by exploring it:

Our sense of the perceptual presence of the detailed world does not

consist in our representation of all the detail in consciousness now.

Rather, it consists in our access now to gll of the detail, and to our
knowledge that we have this access (NOE, 2004, p. 63).

Taking visual perception as an example, it involves a
kind of "presence in absence." The environment is virtually
detailed to us, in the sense that we can explore its details
whenever necessary. However, these details are never fully
available to us all at once. We should not limit sensory
processing to the stimulus that reaches the retina at a given
moment. The external environment functions as a stable
repository of information, readily accessible to organisms

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



152

equipped with the appropriate sensorimotor skills. Noé argues
that the richness of perceptual experience is virtual, accessed
only when needed “[...] all presence is virtual in this way —
not in the sense of being false, or illusory, or less than genuine,
but in the sense that the world is present as reachable, rather
than as depicted” (2009, p. 83. Our emphasis). We can draw
an analogy with a painter creating a realistic painting of a
landscape, for example. He does not need (and, in fact, cannot
have) a detailed, faithful internal model of the landscape. As
he works on his painting, he makes various observations of his
visual field, shifting his perspective to access details that were
previously out of reach. Whenever necessary, he can gather
new samples of his environment through fresh observations.
The artist does not rely mainly on memory or imagination to
access these details: his environment is accessible for him to
explore. This dynamic interaction between perceiving and
acting is what allows sensory perception to be so rich. The
richness of perceptual experience is an achievement (NOE,
2012). In the words of O’'Regan: “[...] the outside world is
considered a form of ever-present external memory that can
be sampled at leisure via eye movements” (1992, p. 463).
There is no need to construct and maintain an internal model
of the environment, since internal representations can be
replaced by direct sensory stimulation through the active
exploration of various sensorimotor regularities.

4. Contrasting nonconceptualists and enactivists

A possible nonconceptualist reply is that enactivists may
be explaining only a subset of the sensory capacities of
relatively simple organisms, which, in fact, do not require the

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



153

formation of representational content '®. Burge suggests
distinguishing between two types of sensory capacities: (i)
sensory registration and (ii) perception proper. According to
him, some forms of environmental sensitivity in organisms do
not rely on internal representations of the distal environment.
The mere correlation between a source of energy and receptor
stimulation is sufficient to explain an organism’s activity
within its environment. Examples include reflexes in response
to specific stimuli, the behavior of unicellular organisms (such
as bacteria moving according to chemical gradients), or even
the response of plants to light sources. In these cases, invoking
any robust notion of “representation” does not seem necessary
to explain the organisms’ behavior. Environmental and
physiological variables suffice. Claiming that a bacterium
“represents” the presence of sugar in its medium or that a
sunflower “represents” the sun’s position throughout the day
appears to be an inappropriate application of the concept of
representation (BURGE, 2010b, 2014). These organisms
clearly respond to the conditions of their environment, often
in complex ways, yet they are capable of exhibiting behavior
based solely on causal correlations between energy sources
and their sensory systems — this capacity is understood as
sensory registration. This ability can be explained in terms of
physiology, evolution (the adaptive functions of these sensory
systems), and causal dependence on proximal stimuli.
According to Burge, sensory registration should not be
conflated with genuine perception: “There is a scientific
difference =~ between  information  registration  and
representation properly so-called” (2010b, p. 4-5).

19 Here, we are adapting Burge’s arguments (2010a, 2010b; 2014)
against what he terms “direct realism,” which, in practice, refers to non-
representational approaches to perception.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



154

Genuinely perceptual capacities come into play only
when it is necessary to invoke accuracy conditions: that is,
whether a perceptual state is accurate or inaccurate, or
whether it adequately or inadequately represents objects and
their properties in the environment. In other words,
perceptual capacities are required when an organism cannot
rely solely on correlations between stimulation and behavior
and must instead attribute specific properties and relations to
the objects within its perceptual field. Organisms exhibiting
only sensory registration do not need to attribute properties
or relations to the objects in their environment; they simply
respond to particular types of stimulation. On the other hand,
organisms capable of regulating their behavior in more
flexible ways — behavior not rigidly dictated by specific stimuli
—employ perceptual capacities that represent the distal
environment in a particular manner, allowing them to exhibit
different behaviors based on the same representational state.
Organisms with perceptual systems have a more complex
relationship with the distal environment. Their perceptual
systems must solve two problems that Burge (2010a, 2014)
understands as the stimulus under-determination problem and
the phenomena of perceptual constancy. The problem of under-
determination provides another way of framing the cognitivist
argument from the poverty of the stimulus, which we have
already discussed. That is, multiple distal sources in the
environment can causally produce the same proximal effects
on sensory receptors. The question then arises: how can our
perceptual systems accurately represent the environment
given the indeterminacy of these causal sources? In contrast,
the phenomenon of perceptual constancy refers to the idea
that, through perception, organisms can represent the same
object (and its properties) despite variations in the conditions
of environmental stimulation. For example, we represent a
surface as “white” despite the different lighting conditions it
may be under—such as one area being more brightly lit and

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



155

another less so—or, for instance, a white wall illuminated by
an orange-tinted light source. As the author notes: “a corollary
of this explanation is [...] to represent a particular or an
attribute as the same from different perceptual perspectives,
produced by different proximal stimulation.” (BURGE, 2010b,
p. 10). In a certain way, both arguments are examined in the
preceding section (Sec. 3) on enactivism.

According to Burge’s ideas, a nonconceptualist could
argue against the enactivist that our perceptual systems would
not be capable of detecting objects and their properties in the
environment by relying solely on sensory registration devoid
of representational content, as such registration would be too
ambiguous, impoverished, and idiosyncratic — varying with
environmental conditions. Even if nonconceptual, perception
requires the construction of an internal model (as in the case
of scenario-content) to overcome the limitations of proximal
stimulation. An organism cannot rely solely on the causal
processes between environmental energy and its effects on
sensory receptors. Moreover, only by manipulating
representations can we account for perceptual attribution
errors — that is, perceiving objects and their properties
inaccurately. A sensory receptor could depend on the
environment (without constructing representations) only
under highly general and regular conditions, such as a
sunflower responding to sunlight or a bacterium responding
to a sugar gradient in its medium. Thus, nonrepresentational
models (such as enactivism) can only account for behaviors
based on sensory registration, rather than behaviors that rely
on detecting more complex patterns, such as objects and
events in vision and audition. A nonconceptualist model of
perception, therefore, appears to provide a more adequate
framework for explaining the detection of information that
involves both the problem of underdetermination and
perceptual constancy, as well as the possibility of inaccurate

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



156

perceptual representations. The enactivist model, in contrast,
must be confined to the most basic layers of cognition in living
beings — those grounded in sensory registration.

In light of the enactivist ideas discussed in the previous
section, it can be argued that Burge (or a nonconceptualist
approach based on his ideas) underestimates the amount of
information that can be detected through “sensory registration”
(the proximal impact of energy on receptors) when considering
the organism’s ability to continuously explore its environment
and regulate the flow of information interacting with its
perceptual systems. Again, sensory registration is impoverished
only if we consider a passive, stationary perceiver, one that
lacks the ability to actively modulate his flow of sensory
stimulation ''. The problems of underdetermination and
perceptual constancy can be “solved” through the organism’s
sensorimotor abilities, without the need for complex internal
representations. In fact, contrary to representational models,
we can argue that environmental information possesses far
more structure and organization than is typically assumed, so
it does not need to be computed or internalized by the
organism. Actively exploring the environment already enables
the perceiver to detect the behaviorally relevant properties of
their surroundings. As Golonka and Wilson highlight:

Properties of the environment are projected into energy media via

law-based processes. The details of the projection are

unambiguously related to the details of the dynamic that caused it,
and different dynamical properties project differently (2019, p. 240).

Different sources of energy, such as light or sound,
interact with the surfaces and structures of objects in the
environment before even reaching the sensory receptors
(GIBSON, 1966, 1979/2015). This interaction is already law-

1 Also taking into account the sensorimotor contingencies of objects
in relation to the perceiver, as discussed in Section 3.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



157

like structured and can be used by perceivers. Despite the
continuous changes in the flow of sensory stimulation
resulting from movement, some information remains
invariant. There are both variations (which
representationalists tend to emphasize) and invariants in the
flow of sensory registration (which are the focus of enactivist
approaches). Enactivists emphasize that invariant information
is crucial for an organism to detect behaviorally relevant
properties in the environment without having to “infer” the
configuration of the distal environment from proximal
stimulation. Rather than “attributing” properties and relations
to objects, the organism becomes “tuned” to the information
distributed throughout its surroundings:

There are certain “higher-order” variables — “invariants” — present in
the stimulus energy that do not change over time and place, despite
the movements of the observing animal and the changes in the
intensity of stimulation it receives. These invariants correspond to
certain permanent properties of the environment and, as such, they
constitute information about the environment that the organism can
detect or “pick up” (BARRETT, 2011, p. 105).

For example, perceivers can determine the length of a
pointed object (such as a rod) without the aid of vision by
detecting its resistance — more precisely, its inertia, which
functions as an invariant — during self-generated tactile
manipulation using angular movements (PAGANO; CABE,
2003)'*. Another example is the perceiver’s ability to locate
the direction of an object based on the difference in the time
it takes for sound waves to reach each ear (GIBSON, 1966,
chap. 5; GAVER, 1993). In another example, perceivers can
determine the time of contact of an object relative to
themselves based on the rate at which the object expands in
their visual field (HERAS-ESCRIBANO, 2019, p. 56-57). The

12 For a discussion on empirical evidence for the detection of
perceptual invariants, see OLIN (2014).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



158

greater the expansion of an object in the visual field, the closer
it is to the observer. This invariant information can be used to
guide a range of behaviors, such as avoiding a collision or
catching a thrown object.

Thus, the perceiver can overcome both the problems of
underdetermination and perceptual constancy, as they possess
sensorimotor abilities that allow them to regulate their
immediate behavior through successive perception-action
cycles. The distinction between sensory registration and
perception proper appears unnecessary, since both types of
sensory capacities can be explained within a single
nonrepresentational framework. The organism’s motor
systems can effectively serve as a substitute for internal
computational operation (HURLEY, 2001).

Finally, Burge also argues that perceptual systems must
involve representational intermediaries if intend to account
for the possibility of misperception. After all, how can
perception be inaccurate without the attribution of a
representation that is inconsistent with the environment?
How, then, can a perceiver register inaccuracies within an
enactivist framework? Noé (2012) suggests that we should
reinterpret the notion of success or performance for
perception. Sensorimotor skills are manifested in the
performances that organisms execute. However, even
practical skills can be performed poorly. Conditions of success
are not an exclusive feature of mental representations.
Perceptual engagement with the environment is an
achievement that is not immune to error. The difference is that
unsuccessful perceptual episodes are not explained in terms of
inaccurate attributions of perceptual content to the external
environment. A perceiver can explore the environment and
still fail to regulate their behavior appropriately in response to
the flow of sensory stimulation. He may, for instance, fail to
detect the relevant invariants necessary for the proper

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



159

execution of their behavior. Environmental conditions may
also be less than ideal for the successful exploration of the
surroundings, thereby hindering effective perceptual
engagement with the environment. They may not be fully
conducive to successful exploration (for example, trying to see
in a foggy environment or to follow a conversation in an
extremely noisy setting, such as a concert or a protest. These
factors can interfere with the effective exercise of
sensorimotor skills. Internal variables (such as fatigue or
inattention) can also account for unsuccessful perceptual
exploration. Moreover, certain forms of perceptually guided
activity are notoriously complex and require extensive
training for the perceiver to detect the relevant invariants and
adjust their behavior according to the appropriate
sensorimotor contingencies, as in the case of professional
sports or dance (SILVA; ET., AL, 2019; ARAUJO; DAVIDS,
2011). The importance of action and movement for
perception becomes even more apparent when considering
unsuccessful instances of perception. The possibility of error
illustrates how the organism must continuously guide and
adjust its exploratory movements to maintain adaptive contact
with the environment. Exploration, distributed across space
and time, is a way of ensuring successful engagement with
objects and environmental properties: we adjust our body,
hands, and head, change our perspective, and seek to interact
with the available sources of energy in the world in multiple
ways. The misattribution of representations is one possible
explanation for unsuccessful instances of perception. However,
the exercise of sensorimotor skills can account for the same
phenomenon in nonrepresentational terms, through
adjustments, readjustments, and attunement to the
environment (NOE, 2012; GIBSON, 1979/2015; CARVALHO,
2020).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



160

Conclusion

If the enactivist view is correct, the argument for the
richness of experience is not accurate for supporting
nonconceptualism in perception. We do not capture all the
details of experience through concepts, nor do we capture
them through representational, nonconceptual contents in
perception. However, our intention is not to dismiss
nonconceptualist approaches, as we also believe that
perception does not rely on concepts to connect us to reality.
What we propose is that nonconceptualists should abandon
the representational-computational model of perception
(exemplified by the notion of scenario-content) and adopt an
enactivist model as a replacement. At least their supporters
should considerer nonrepresentational approaches of
perception. We do not need to construct detailed internal
representations of the environment in the form of an internal
model. Much more effectively, we rely on our sensorimotor
skills to access the details when needed, since the
environment itself serves as an external, dynamic repository
of information for organisms. Perception does not involve
representations, even in a nonconceptual format. One of the
primary motivations for developing the nonconceptualist
approach is precisely to provide non-intellectualist
explanations of how perception places us in contact with the
environment. The enactivist approach aims to demonstrate
that it is possible to offer an even less intellectualist account
of perception, one that does not presuppose the construction
of representational content, even if nonconceptual.
Traditional nonconceptualist models fail to recognize the
importance of motor systems and exploratory action for
perception, as well as the richness and informational structure
present in the environment, which does not need to be
internalized as representations. We think that the
nonconceptualist tradition should consider enactivism more

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



161

carefully. There is not just representationalism and
computationalism.

References

ARAUJO, Duarte; DAVIDS, Keith. What exactly is acquired
during skill acquisition? Journal of Consciousness Studies, v. 18,
n. 3-4, 2011, p. 7-23.

BARRETT, Louise. Beyond the Brain: How Body and
Environment Shape Animal and Human Minds. Princeton:
Princeton University Press, 2011.

BERMUDEZ, José. Philosophy of psychology: a contemporary
introduction. New York: Routledge, 2005.

BERMUDEZ, José. Nonconceptual content: from perceptual
experience to subpersonal computational states. In:
GUNTHER, York. (ed.). Essays on nonconceptual content.
Cambridge MA: The MIT Press, 2003.

BERMUDEZ, José. The distinction between conceptual and
nonconceptual content. In: MCLAUGHLIN, Brian.;
BECKERMANN, Ansgar.; WALTER, Sven. (ed.). The oxford
handbook of philosophy of mind. Oxford: Oxford University
Press, 2009.

BREWER, Bill. Perception and reason. Oxford: Oxford
University Press, 1999.

BURGE, Tyler. Marr’s theory of vision. In: GARFIELD, Jay.
Modularity in knowledge representation and natural-language
understanding. ~ Massachusetts: MIT  Press, 1989.
https://doi.org/10.7551/mitpress/4735.003.0028.

BURGE, Tyler. Perceptual Entitlement. Philosophy and
Phenomenological Research, v. 67, n. 3, 2003, p. 503-548.
https://doi.org/10.1111/7.1933-1592.2003.tb00307.x

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109


https://doi.org/10.7551/mitpress/4735.003.0028
https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2003.tb00307.x

162

BURGE, Tyler. Origins of Objectivity. Oxford: Oxford
University Press, 2010a.

BURGE, Tyler. Origins of perception. Disputatio, v. 4, n. 1,
2010b, p. 1-38. https://doi.org/10.2478/disp-2010-0009.

BURGE, Tyler. Perception: Where mind begins. Philosophy, v.
89, n. 3, 2014, p. 385-403.
https://doi.org/10.1017/S003181911400014X.

CARVALHO, Eros. An actionist approach to the justificational
role of perceptual
experience. Revista Portuguesa de Filosofia, v. 72, n. 2-3, 2016,
p. 545-572. https://www.]jstor.org/stable/44028685.

CARVALHO, Eros. Sintonizando com o mundo: uma
abordagem ecoldgica das habilidades sensoriomotoras. In:
NETO, Gerson; ROLLA, Giovanni. (org.). Ciéncia e
Conhecimento. Teresina: EDUFPIL, p. 81-102.

CHEMERO, Antony. Radical embodied cognitive science. MA:
MIT press, 2009.

CLARK, Andy. Where Brain, Body, and World Collide.
Daedalus, v. 127, n. 2, 1998, p. 257-280.
https://doi.org/10.1016/5S1389-0417(99)00002-9.

FUCHS, Thomas. The Brain: A Mediating Organ. Journal of
Consciousness Studies, v. 18, n. 7-8, 2001, p. 196-221.
https://www.ingentaconnect.com/content/imp/jcs/2011/00
000018/f0020007/art00009.

GAVER, William. What in the world do we hear? An ecological
approach to auditory event perception. Ecological psychology,
V. 5, n. 1, 1993, p. 1-29.
https://doi.org/10.1207/s15326969ec00501 1.

GIBSON, James. The Senses Considered as Perceptual Systems.
Boston, MA: Houghton-Mifflin, 1966.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109


https://doi.org/10.2478/disp-2010-0009
https://doi.org/10.1017/S003181911400014X
https://www.jstor.org/stable/44028685
https://doi.org/10.1016/S1389-0417(99)00002-9
https://www.ingentaconnect.com/content/imp/jcs/2011/00000018/f0020007/art00009
https://www.ingentaconnect.com/content/imp/jcs/2011/00000018/f0020007/art00009
https://doi.org/10.1207/s15326969eco0501_1

163

GIBSON, James. The ecological approach to visual perception.
New York: Psychology Press, 1979/2015.

GOLONKA, Sabrina.; WILSON, Andrew. Ecological
Representations. Ecological Psychology, v. 31, n. 3, 2019, p.
235-253. https://doi.org/10.1080/10407413.2019.1615224.

HECK, Richard. Nonconceptual content and the space of
reasons. The Philosophical Review, v. 109, 2000, p. 483-523.
https://doi.org/10.2307/2693622.

HERAS-ESCRIBANO, Manuel. The Philosophy of Affordances.
Cham: Springer Verlag, 2019.

HURLEY, Susan. Consciousness in Action. Cambridge, MA:
Harvard University Press, 1998.

HURLEY, Susan. Perception and action: Alternative views.
Synthese, V. 129, 2001, p. 3-40.
https://doi.org/10.1023/A:1012643006930.

JOHNSON, Mark.; TUCKER, Don. Out of the Cave: A Natural
Philosophy of Mind and Knowing. Massachusetts: MIT Press,
2021.

KELLY, Sean. Demonstrative concepts and experience.
Philosophical Review, v. 110, n. 3, 2001, p. 397-420.
https://doi.org/10.2307/2693650.

MANGALAN, Madhur; WAGMAN, Jeffrey; NEWELL,
Karl. Perception of the length of an object through dynamic
touch is invariant across changes in the medium. Attention,
Perception, & Psychophys, v.79, 2017, p. 2499-2509.
https://doi.org/10.3758/s13414-017-1403-9.

MCDOWELL, John. Mind and World. Massachusetts: Harvard
University Press, 1996.

NOE, Alva.; O'REGAN, John. A sensorimotor account of vision
and visual consciousness. Behavioral and Brain Sciences, v. 24,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109


https://doi.org/10.1080/10407413.2019.1615224
https://doi.org/10.2307/2693622
https://doi.org/10.1023/A:1012643006930
https://doi.org/10.2307/2693650
https://doi.org/10.3758/s13414-017-1403-9

164

n. 5, 2001, p. 939-1031.
https://doi.org/10.1017/s0140525x01000115.

NOE, Alva.; O'REGAN, John. On the brain-basis of visual
consciousness: a sensorimotor account. In: NOE, Alva.;
O’REGAN, John. Vision and mind: selected readings in the
philosophy of perception. Massachusetts: MIT Press, 2002.

NOE, Alva. Action in perception. Massachusetts: MIT Press,
2004.

NOE, Alva. Out of our heads: why you are not your brain, and
other lessons from the biology of consciousness. New York: Hill
and Wang, 2009.

NOE, Alva. Conscious reference. In: HAWLEY, Katherine.;
MACPHERSON, Fiona. The admissible contents of experience.
Massachusetts: Wiley-Blackwell, 2011.

NOE, Alva. Varieties of presence. Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press, 2012.

OLIN, Lauren. Burge on perception and sensation. Synthese, v.
193, 2016, p. 1479-1508. https://doi.org/10.1007/s11229-
014-0531-1.

OREGAN, John. Solving the “real” mysteries of visual
perception: the world as an outside memory. Canadian journal
of psychology, v. 46, n. 3, 1992, p. 461-488.
https://doi.org/10.1037/h0084327.

PEACOCKE, Christopher. Sense and content: experience,
thought, and their relations. Oxford: Claredon Press, 1983.

PEACOCKE, Christopher. A study of concepts. 2. ed.
Massachusetts: MIT Press, 1999.

PEACOCKE, Christopher. Does perception have a
nonconceptual content? The Journal of Philosophy, v. 98, n. 5,
2001, p. 239-264. https://doi.org/10.2307/2678383.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109


https://doi.org/10.1017/s0140525x01000115
https://doi.org/10.1007/s11229-014-0531-1
https://doi.org/10.1007/s11229-014-0531-1
https://doi.org/10.1037/h0084327
https://doi.org/10.2307/2678383

165

PICCININI, Gualtiero. The Computational Theory of Cognition.
In: MULLER, Vincent. (ed.). Fundamental Issues of Artificial
Intelligence. Switzerland: Synthese Library, 2016.

RAFTOPOULOS, Athanassios.; MULLER, Vincent. The
phenomenal content of experience. Mind and Language, v. 21,
n. 2, 2006, p. 187-219. https://doi.org/10.1111/].0268-
1064.2006.00311.x.

RAFTOPOULOS, Athanassios. The cognitive impenetrability of
the content of early vision is a necessary and sufficient
condition for purely nonconceptual content. Philosophical
Psychology, v. 27, n. 5 2014, p. 601-620.
https://doi.org/10.1080/09515089.2012.729486.

ROSKIES, Adina. A new argument for nonconceptual content.
Philosophy and Phenomenological Research, v. 76, n. 3, 2008,
p. 633-659. https://doi.org/10.1111/j.1933-
1592.2008.00160.x.

SCHMIDT, Eva. Modest Nonconceptualism: epistemology,
phenomenology, and content. Switzerland: Springer
International Publishing, 2015.

SILVA, Paula.; ET AL. Trading perception and action for
complex cognition: Application of theoretical principles from
ecological psychology to the design of interventions for skill
learning. In: CAPPUCCIO, Massimiliano. Handbook of
embodied cognition and sport psychology. MA: MIT Press, 2019.

STERELNY, Kim. The representational theory of mind: an
introduction. Oxford: Basil Blackwell Ltd, 1990.

TORIBIO, Josefa. Nonconceptual content. Philosophy Compass,
v. 2, n. 3, 2007, p. 445-460. https://doi.org/10.1111/].1747-
9991.2007.00075.x.

TYE, Michael. Nonconceptual Content, Richness, and Fineness
of Grain. In: GENDLER, Tamar.; HAWTHORNE, John.
Perceptual Experience. Oxford: Oxford University Press, 2006.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109


https://doi.org/10.1111/j.0268-1064.2006.00311.x
https://doi.org/10.1111/j.0268-1064.2006.00311.x
https://doi.org/10.1080/09515089.2012.729486
https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2008.00160.x
https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2008.00160.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2007.00075.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2007.00075.x

166

(Submissao: 21/02/25. Aceite: 28/10/25)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



Uma Digestao Critica do Método
Antropofagico de Oswald de Andrade

A Critical Digestion of the
Anthropophagic Method
of Oswald de Andrade

d- 10.21680/1983-2109.2025v32n69ID40373

Leonardo Tavares
Universidade de Coimbra (UC)

Isotavares@outlook.com

Resumo: Este artigo objetiva delinear o modo oswaldiano de
fazer filosofia, numa elucidacdo do que chamamos de método
antropofdgico. Para isto, analisamos o desenvolvimento da
filosofia antropofdgica que estd presente em notas, cronicas,
ensaios e, principalmente, na tese A Crise da Filosofia
Messidnica. No decorrer da interpretacido de diversos textos,
identificamos os principios do método, na sua argumentacdo
sintética, tipica e bem-humorada. Por fim, esclarecemos como
o método antropofagico foi um dos procedimentos capazes de
viabilizar uma filosofia condizente com as demandas da
cultura vivida pelo seu autor. Ao ultrapassar os limites de uma
filosofia a servico da ordem vigente, na sua rebeldia,
decolonialidade e utopia, a antropofagia oswaldiana cedeu ao
apelo de pensar e expressar a humanidade que a constitui.

Palavras-chave: Antropofagia. Filosofia brasileira. Oswald de
Andrade.


https://doi.org/10.21680/1983-2109.2023v30n63ID29583

168

Abstract: This article aims to outline Oswald's way of doing
philosophy, in an elucidation of what we call the
anthropophagic method. To do this, we analyze the
development of anthropophagic philosophy, which is present
in notes, chronicles, essays and, above all, in the thesis The
Crisis of Messianic Philosophy. In the course of interpreting
various texts, we identified the principles of the method, in its
synthetic, typical and humorous argumentation. Finally, we
clarify how the anthropophagic method was one of the
procedures capable of making possible a philosophy consistent
with the demands of the culture experienced by its author. By
transcending the limits of a philosophy at the service of the
existing order, in its rebelliousness, decoloniality, and
utopianism, Oswaldian anthropophagy yielded to the appeal
of thinking and expressing the humanity that constitutes it.

Keywords: Anthropophagy. Brazilian Philosophy. Oswald de
Andrade.

1. Introducio: a antropofagia enquanto movimento
artistico e filosodfico

Oano era 1922 e surgia, no Brasil, gracas ao
incentivo da elite regional paulistana, um novo
estimulo para a formacédo da identidade do povo brasileiro'.

! Em entrevista concedida a Hordcio Dias para o Didrio de Noticias do Rio
de Janeiro, em 24-01-1954, o préprio Oswald de Andrade admite que ‘A
Semana de Arte Moderna foi uma consequéncia da mentalidade criada pelo
industrialismo paulista. Nasceu de uma mentalidade capitalista exploradora”
(Andrade, 1990, p. 223). Essa afirmacfo, no entanto, ndo esgota a
complexidade do modernismo brasileiro, que transcende a conjuntura de
S&o Paulo em 1922. Tristdo de Alencar Araripe Junior (1848-1911), no
Cearda, antecipou questdes centrais do movimento em seu ensaio Estilo
Tropical. A Férmula do Naturalismo Brasileiro (1888/2013, pp. 1-12). Sua
no¢do de "Obnubilacdo Brasilica" dialoga com a nocdo oswaldiana de
antropofagia ao propor a absor¢io da realidade tropical visando a formacio

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



169

Diferente da obra vencedora do concurso imperial de epopeias
promovido por Dom Pedro II, o modernismo antropofdgico
floresceu com uma vitalidade inexistente nos versos da
Confederagdo dos Tamoios (1856). A epopeia inacabada brotou
de uma realidade social e histérica que ndo inspirou a sua
poesia. Trata-se de um monumento exemplar do movimento
romantico que, em varias ocasioes, foi acusado de ignorar as
qualidades radicais do imagindrio do povo brasileiro. Ao
seguir a formacao estética estabelecida pelos tipos brasileiros,
a iniciativa modernista dos antropdfagos, bem representada
por Oswald de Andrade, Mario de Andrade e Tarsila do
Amaral, deixou um legado consistente no teatro, na musica,
nas novelas e na producdo artistica brasileira em geral.
Egressos de um surto ufanista intensificado por outras frentes
do modernismo, como foi o caso dos grupos Anta e Verde e
Amarelo, o movimento antropofiagico buscava fixar a
identidade brasileira naquilo que eles consideravam ser uma
peculiaridade nacional. A sua proposta consistia em enfatizar
a marca distintiva do ser brasileiro, manifesta na capacidade
de se apropriar do outro e fazer de si uma mistura do que ha
de melhor nas outras culturas > . Da exaltacio desta

de um elemento préprio. Além desta similaridade pontual, Araripe, assim
como Oswald, elabora imagens para que delas possam brotar os conceitos.

2Embora haja uma grande diferenca entre o romantismo e o
modernismo brasileiro, talvez tenhamos que admitir uma filiacdo do
modernismo ao apelo nacional roméantico, como o faz Gumbrecht, no ensaio
Mordendo Vocé Suavemente, quando declara: “O que néo aprecio em relacdo
a Oswald de Andrade (vendo-o como um par nesse time de intelectuais
bipolares) é como parece trivial a sua intencdo carnavalesca de ser um
canibal. Pois, deve-se dizer, ele ndo é um tupi nem um jabuti. Em vez disso,
eu o vejo como — principalmente — cheio de bons sentimentos portugueses
a partir da obra de Alencar — pois por que outra razdo ele quis ser um
antropéfago?” (2011, p. 293).

3Para uma interpretacio dos limites da proposta da arte modernista
brasileira, cf. Almino, Jodo. Por um Universalismo Descentrado. In:

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



170

caracteristica se fortaleceu o tipo do antropéfago, a figura que
devora os guerreiros mais fortes e valentes das tribos rivais,
na esperanca de assumir a sua forca e valentia.

Os desdobramentos desta experiéncia estética e
identitaria, essencialmente multipla, acabou por seguir o
caminho da literatura experimental, utilizando-se da
linguagem coloquial. Na pintura, assumiu os muitos tons e as
cores fortes que somente o Sol escaldante é capaz de inspirar.
Na arquitetura e na escultura, surgiram as formas dotadas de
curvas generosas. E, em consequéncia do impacto causado
pela locomotiva da modernidade, surgia um movimento de
demolicdo do neoclassicismo persistente, para dar lugar a uma
arte autenticamente brasileira. Seja 14 o que isso possa vir a
significar. Numa reunido inusitada das tendéncias
vanguardistas europeias com certos elementos das culturas
regionais brasileiras, surgia um modo novo de fazer arte e de
pensar a cultura, marcado pela tentativa de fundir o avanco
moderno da técnica e a vida bem vivida na imanéncia tropical.
Este seria o encontro que desfaria a légica que sustenta o
bindmio colonizador-colonizado. Pelo menos, isto é o que
sustenta a teoria antropofdgica oswaldiana, diante de tantas
teorias que buscam compreender as contradicoes e
desigualdades decorrentes das ambicoes, violéncias, vicios e
virtudes histéricas que decorreram da colisdo entre os varios

Antropofagia hoje?: Oswald de Andrade em cena. Org. Jodo Cezar de Castro
Rocha & Jorge Ruffinelli. Sio Paulo: E Realizacées, 2011, pp. 55-62. O autor
avalia: “Quanto a suas limitacdes, o préprio modernismo se
institucionalizou e se transformou num cinone estético, perdendo seu poder
critico e revoluciondrio” (p. 59). Em seguida, é comentado que a prépria
aspiracdo cosmopolita dos manifestos oswaldianos é uma marca dos paises
periféricos, uma vez que somente os paises provincianos podem almejar o
estatuto de cosmopolita que lhes escapa.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



171

povos europeus, indigenas e africanos, que originaram a
sociedade na qual vivemos®.

Quando revisitamos as publicacdbes do movimento
antropofagico, esperamos encontrar uma producao conceitual
mais consistente nos textos de Mario de Andrade. Afinal,
Madrio era o intelectual disciplinado do grupo, o pesquisador
dedicado ao estudo do folclore, da literatura oral e, mais
especificamente, da etnomusicologia. No entanto, por ser um
pesquisador prudente, Mdrio ndo ousou desenvolver uma
filosofia dos tropicos. Preferiu ocupar-se com temas
especificos de etnografia e literatura, deixando as aspiracoes
tedricas mais amplas para Oswald de Andrade, um escritor
notdvel e uma figura precipitada a ponto de candidatar-se ao
cargo de professor de filosofia da USP sem a formacao exigida
para tal®’. Bom, a sua inscricfo foi indeferida, porém, Oswald
ja havia escrito uma tese de filosofia da histdria intitulada A

“Pelo seu alto nivel de complexidade, a sociedade brasileira é
retratada de um angulo pelo Manifesto Antropdfago e por outro viés pelo
Digesto Antropdfago (Piza, 2011, p. 63-64). Segundo o contramanifesto de
Piza, a antropofagia comporta vdarias contradicées. Dentre elas, o
movimento antropofagico contribuiu para a consolidacdo da identidade do
Brasil oficial, mas ignorou a segregacdo na intimidade do Brasil real,
propagandeou a liberdade sexual, mas colaborou para a manutencdo do
sexo “livre” sob o controle dos oligarcas, comemorou o carnaval, uma festa
que promove a diferenca e, a0 mesmo tempo, persistiu numa sociedade
hostil ao diferente.

® Cruz Costa, o candidato aprovado no concurso citado, em sua

Contribuigdo a Histéria das Ideias no Brasil (1956), menciona o nome de
Oswald apenas uma vez para ilustrar o pessimismo resultante de um
modernismo artistico que ndo foi capaz de promover as mudancas politicas
e sociais almejadas pelo movimento (p.406). Na bibliografia da referida
obra, consta trés titulos de Mario de Andrade, mas nem um titulo sequer de
Oswald de Andrade. O que ndo quer dizer que Cruz Costa tenha nutrido
alguma por Oswald, mas significa tdo somente que o seu juizo era o de que
Oswald ndo era relevante para a sua “histéria antropoldgica da cultura
brasileira, com énfase nos seus aspectos filosoficos” (Margutti, 2013, p. 19).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



172

Crise da Filosofia Messidnica (1950), um texto no qual discorre
sobre os conceitos de patriarcado e matriarcado, tendo em
vista a concepcao filosofica de uma utopia. No mesmo ano da
publicacio da sua tese, Oswald publica Um aspecto
antropofdgico da cultura brasileira, mais um ensaio que abarca
filosoficamente algumas das propostas do Manifesto da Poesia
Pau-Brasil (1924) e do Manifesto Antropofdgico (1928). E,
repentinamente, o poeta torna publico o desejo de tornar-se
um filésofo.

2. As caracteristicas do método antropofagico: uma
filosofia sintética, tipica e bem-humorada

O que chamamos de método antropofagico ¢ um modo
de pensar dotado de trés caracteristicas marcantes: ser
sintético, tipico e bem-humorado. Em primeiro lugar, destaca-
se o carater sintético, pois Oswald descreve a sua filosofia em
textos curtos e, ndo raras vezes, desenvolve os seus
argumentos e pareceres em um paragrafo. Como evidéncia
desse aspecto marcante, temos o seu texto filoséfico mais
longo, uma tese de setenta e oito paginas. Em seguida, nota-
se a caracteristicas tipica da sua filosofia. Frequentemente, na
argumentacdo oswaldiana, as imagens precedem e
introduzem os conceitos filosoficos por meio da atuacdo
simbdlica dos tipos na imaginacio de quem filosofa®. E, por
fim, manifesta-se o humor marcante e debochado, a partir do
qual a ironia se apresenta como um meio para provocar a

6 Alguns pesquisadores, como no caso de Jorge Vasconcellos (2011),
defendem que, devido ao papel central dos tipos metaféricos na filosofia
antropofdgica, Oswald se utiliza do mesmo recurso tipico de Nietzsche, ao
se posicionar como uma espécie de precursor da filosofia da diferenca, uma
vez que ele viveu entre 1890 e 1954 e Deleuze e Guattari nasceram,
respectivamente, nos anos de 1925 e 1930, para, posteriormente, tratarem
dos seus “personagens conceituais”.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



173

pensamento. Na sua aplicacdo, o humor corrosivo desintegra
os idolos erigidos a partir dos grandes fildsofos e o gracejo
atua na potencializacdo das criticas embasadas.

E por meio deste estilo de filosofar que identificamos em
Oswald de Andrade um modo especifico de provocar a
reflexdo e o riso dos leitores atentos. Em uma argumentacao
rapida, marcada por muitas figuras de linguagem e tipos
fundantes, varias passagens dos textos oswaldianos deixam
transparecer um modo de filosofar inexplicado pelo velho
antrop6fago. Por meio de um exercicio hermenéutico,
delineamos esse estilo de filosofar e, suspendendo
momentaneamente as suas conclusdes, delimitamos os
principios do que denominamos método antropofagico. NA
Crise da Filosofia Messidnica, ao vivenciar a escrita filosofica
como quem escreve um romance, Oswald conta uma histdria
e busca decifrar utopicamente o futuro. Talvez por ndo
apresentar a precisdo terminoldgica esperada, ou por
descrever um sistema ludico demais para os padroes
académicos, como dissemos anteriormente, Oswald nio foi
admitido como filésofo pela academia do seu tempo.
Entretanto, na Crise, surge uma filosofia entrelacada com a
atividade poética, uma terminologia mais constituida por
simbolos do que por conceitos. E apresentada uma histéria
tensa da filosofia e da civilizagdo, prestes a implodir, por
comportar muitas intui¢des despidas de conceitos acabados.

Dentre os simbolos da filosofia antropofagica, o maior
deles, a antropofagia, individual e coletivamente, consiste em
uma transformacdo do tabu em totem, a partir de um
movimento de transformagao do melhor que ha no outro num
elemento constitutivo de si’. Outro conceito central na

7 No Informe sobre o modernismo (1945), Oswald faz questio de
esclarecer que “o indio ndo devorava por gula e sim num ato simbdlico e
magico onde esta e reside toda a sua compreensdo da vida e do homem.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



174

filosofia antropofégica é o do dcio criativo. A genealogia do
6cio remete-nos aos primitivos que, naturalmente, viviam o
4cio comunitario®. Segundo A Crise da Filosofia Messidnica, o
surgimento da aristocracia na Grécia Cldssica demarca o ocaso
da sociedade do 6cio no “velho mundo”. Com essa reforma
social, a experiéncia do 6cio deixa de ser comum para se
tornar uma exclusividade dos sacerdotes. O dogmatismo
religioso expropriou o écio da coletividade, e, posteriormente,
com o surgimento da sociedade do reldgio, o écio se torna
uma exclusividade dos burgueses, dos grandes proprietdrios
dos meios de producdo. Numa vida radicada no negdcio, o
trabalhador na sociedade moderna sente a necessidade de
reapropriar-se do écio primitivo. Somente por este meio ele
poderd resgatar a carnavalizacdo da vida, numa experiéncia
livre e criativa da coletividade.

A partir da transformacdo do tabu em totem, a
antropofagia viabiliza uma série de apropriacdes que
ultrapassam os limites estabelecidos pela cultura ocidental.
Ela sustenta que, antes de nos limitarmos as tradi¢oes grega e
judaico-cristd, podemos, sem prescindir do que ja nos

Trata-se apenas da transformacdo do tabu em totem, isto é, do limite e da
negacdo em elemento favoravel” (Andrade, 1992, p. 104). Desta brevissima
explicacdo, percebemos a devoracdo como a imagem mais representativa da
existéncia do indigena enquanto tipo oswaldiano, ou seja, a devoracdo, ou
a transformacio do tabu em totem também pode ser interpretado como a
existéncia que transgrede e se apropria dos limites estabelecidos pelo outro
para a ampliacéo de si.

8 Esta reabilitagdo parcial do “primitivo” desempenha um papel
central na proposta olwadiana de desenvolvimento de uma filosofia utopista,
portanto voltada para o futuro, que motiva uma sociologia do resgate de
certos elementos do nosso passado indigena: “Sera preciso que uma
sociologia nova e uma nova filosofia, oriundas possivelmente dos Canibais
de Montaigne, venham varrer a confusdo de que se utilizam, para nédo
perecer, os atrasados e os aventureiros fantasmais do passado” (Andrade,
2011, p. 281).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



175

apropriamos, digerir muito mais do que nos foi imposto. A
antropofagia ndo é uma apologia do ecletismo, ou uma
promocado da assimilacdo universal. Muito pelo contrario, a
antropofagia promove a assimilacdo do que ha de melhor no
outro individuo, ou na outra comunidade, para que
ressignifiquemos estes elementos apropriados no complexo
interior da nossa cultura e da nossa personalidade. O
antropéfago, para ser digno deste titulo, precisa incorporar o
que hd de melhor na alteridade e é com esta proposta
antropofagica que Oswald desenvolve o seu modo de digerir
intelectualmente os autores e as teorias filosoficas para
assimila-los em seus ensaios sintéticos. Ha algo de fecundo nas
suas reflexdes. Apesar dos seus equivocos, generalizagdes e
andlises superficiais que decorrem da publicacdo de textos
muito curtos, a pressa que transparece na escrita oswaldiana
surge como uma forma de apresentar uma variedade de
autores famosos por sua complexidade em um unico
paragrafo. Em alguns casos, o que parece uma exposicao
leviana de autores ndo lidos, apresenta-se posteriormente
como um modo de apropriacdo de aspectos conceituais de
autores consagrados para a criacdo de um novo arranjo
filoséfico. Noutros casos, realmente, ndo passa de
superficialidade, ou de falta de consisténcia conceitual®.

Oswald desenvolve uma filosofia baseada em varios
tipos, o antropofago é o mais importante deles, vindo em
seguida o primitivo tecnizado, o patriarcado, o matriarcado e
tantos outros argumentos imagéticos que surgem, por
exemplo, quando ele afirma que Marx “reduzird a
contabilidade os voos da metafisica alema” (Andrade, 2011, p.

° Na Crise da Filosofia Messidnica, ha dois casos marcantes de
fragilidade conceitual quando Oswald delimita o seu uso da filosofia
hegeliana ao comentario de Kojeve (2011, p.141) e ao situar, de forma
apressada e sem boas justificativas, todo o existencialismo em uma trajetéria
de redescoberta da ansiedade ancestral do ser humano (2011, p. 198).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



176

139), intencionando expor mediante uma imagem como o
autor do Capital teoriza a partir de um sistema filoséfico
economicista'®. Em vdrias passagens dos seus ensaios, Oswald
lida com a exploracao colonial que precedeu a formacdo do
Brasil também com o auxilio dos tipos, como no caso de
Antonio Vieira, o padre que nos ofereceu “labia”, ou seja, a
oratdria que serve de emblema para a formacdo cultural das
aparéncias, em troca de “muito agucar”, que aqui representa
os bens naturais levados da coldnia. No seu Diciondrio de Bolso,
Oswald d& abundantes exemplos de como recorrer as imagens
para apresentar os filésofos classicos. Ao definir Tomds de
Aquino como uma “missa cantada por alma de Aristoteles”
(Andrade, 2007, p. 48), esta habilidade de apresentar um
autor por meio de uma imagem é mais uma vez utilizada,
apresentando a influéncia decisiva de Aristételes sobre o
tomismo. Seja nas entrevistas, nos ensaios, ou em notas
pessoais, as metaforas abundam nos textos oswaldianos. O
que demonstra que a sua atividade reflexiva estd intimamente
relacionada ao imagindrio'’.

Mesmo quando se refere aos autores que mais
contribuiram para a sua producéo filoséfica, Oswald néo deixa
de recorrer a imagens que buscam expressar, em poucas
palavras, ndo raras vezes em um tom de gracejo, o carater da

19 para uma descri¢do de como o tipo oswaldiano do antropéfago
também deriva do tipo do satiro nietzschiano, cf. Pontes, Ivan. Oswald de
Andrade: devorador do satiro nietzschiano. In: Estudos Nietzsche, Espirito
Santo, v. 11, n. 1, p. 110-131, jan./jun. 2020.

1 Por meio do seu exercicio filoséfico inspirado por tipos imagéticos,
Oswald ratifica as palavras de Graca Aranha, em sua Esthetica da Vida, para
quem “No Brasil o traco caracteristico collectivo é a imaginagdo. Ndo é a
faculdade de idealisar, nem a creacdo da vida pela expressdo esthetica, nem
o predominio do pensamento; é antes a illusdo que vem da representacgéo
do Universo, o estado de magia, em que a realidade se esvée e se transforma
em imagem” (1921, p.86).

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



177

obra do autor mencionado. E 0 que vemos em uma definicfio
de Marx como a “Esquina da Histéria” (Andrade, 2007, p. 61).
Constatamos isto também na classificacdo de Nietzsche como
o “Super-Hitler”"* (Andrade, 2007, p. 62) e de Freud, definido
como o “Diretor espiritual da burguesia” (Andrade, 2007, p.
69). O que demonstra que Oswald ndo costumava fazer
descricoes exaustivas dos fildsofos e das suas teorias. Pelo
contrério, ele criticava de modo descuidado até os autores que
parecia admirar. Apesar das ultimas citacOes serem extraidas
de um Diciondrio de Bolso publicado postumamente, as
imagens, ou os tipos que representam os filésofos
testemunham o quanto Oswald tinha afinidade com o gracejo
reflexivo e as pilhérias meditativas que resultavam em
classificacbes apressadas de autores de obras extensas e
relevantes para a tradigio filoséfica'.

Como podemos perceber, Oswald utilizava com
frequéncia a piada como meio de provocar a reflexdo. Este é
o caso da passagem em que, na Mensagem ao Antropdfago
Desconhecido (1946), Oswald garante que “A “vida auténtica”

12 Como podemos conferir, Oswald esclarece ao seu modo que néo
associa a filosofia de Nietzsche ao totalitarismo. Provavelmente, Nietzsche
é o filésofo que influenciou o texto mais relevante da filosofia antropofagica,
A Crise da Filosofia Messidnica. O antropdfago relata no dia 7 fevereiro de
1946: “O humanismo marxista procura absorver o poeta de Zaratustra
dizendo: Hitler visitou a casa de Nietzsche. Mas Nietzsche nunca teria
subido as escadas da chancelaria nazista” (Andrade, 2007, p. 196). Nao
sabemos quem representa o humanismo marxista citado por Oswald, mas o
texto citado serve para garantir que Oswald ndo associa Nietzsche ao
nazismo, contrariando as expectativas nutridas pela classificacdo do filésofo
como, seja 1a o que isto queira dizer, o Super-Hitler.

13 A professora Ana Beatriz Azevedo, no seu Antropofagia —
Palimpsesto Selvagem (2012), apresenta de forma magistral como essa
classificacdo dos fildsofos cldssicos resulta também de uma continuidade na
producdo do Oswald poeta, autor dos manifestos, e do Oswald filésofo,
autor dos ensaios.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



178

de Heidegger é a vida do antropdfago que resiste no homem
vestido” (Andrade, 1992, p. 285). O seu objetivo é remeter ao
antropéfago um valor da vida humana definido pelo
existencialismo. Certamente, trata-se de um recurso arriscado,
pois, uma vez que o antropdéfago € elogiado desta forma,
podemos vé-lo descaracterizado por um valor alheio. Contudo,
vale frisar que o antropéfago a que Oswald se refere nédo € o
indigena que praticava o canibalismo em terras brasileiras. Ele
sequer existe enquanto representante de uma etnia, ou de
uma regido de um determinado pais, pois é simplesmente um
tipo, uma imagem central na filosofia antropofagica. Sobre os
tipos fundamentais desta filosofia,

podemos entender que a equacdo de Oswald nunca se baseia nos
binomios capitalismo-socialismo, natureza-técnica, progresso-
regresso, nacional-internacional, mas sim entre patriarcado e
matriarcado, ou seja, dois regimes mitico-histéricos bem mais
amplos, que deitam suas origens na prépria origem do homem e que
produziram dois enquadramentos do real: o messianismo e a
antropofagia (Petronio, 2011, p. 575).

Na filosofia da histéria de Oswald de Andrade, o
matriarcado e o patriarcado sdo, antes de tudo, os tipos
fundantes das formas de vida'*. Podemos admitir que o
patriarcado origina o messianismo, na condicdo de
enquadramento artistico, social, politico e econémico do real
derivado do mito patriarcal e, do mesmo modo, ocorre com a
forma mitico-histérica do matriarcado que imprime a sua
marca no real antropofagico. Em uma tensao originaria destes
regimes tipicos divergentes, o messianismo e a antropofagia
sdo apresentados como sistemas responsaveis por formar, em
diferentes niveis de influéncia, o individuo moderno e o

4 Para uma exposigdo pormenorizada da filosofia da histéria
desenvolvida por Oswald de Andrade, em seus “poemas-ensaios”, cf. Valle,
Ulisses. A Filosofia da Historia de Oswald de Andrade. In: Revista de Males.
Campinas—SP, (37.1): Jan./Jun. 2017, pp. 323-344.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



179

homem primitivo'®. Ambos, o messianismo e a antropofagia,
sdo tipos responsaveis por demarcar diferentes configuracoes
da realidade cultural, que ressurgem numa histdria
dialeticamente concebida. Diante deste cendrio, o primitivo
tecnizado surge como o tipo ideal que representa a sintese
destas oposicoes. Ele retine o que hd de melhor nos dois
sistemas para fundar uma realidade utdpica. E também sobre
este tipo que trataremos a seguir.

3. Um modo rebelde de filosofar: a resisténcia ao
pensamento colonial e a utopia

Na contracorrente da metodologia estabelecida pela
filosofia universitaria, Oswald apresenta-nos um modo de
filosofar que, pelo menos em trés das suas caracteristicas,
alerta-nos sobre a necessidade do insurgimento da autoria
filosofica meridional, da critica aos valores estabelecidos e da
formacdo de uma utopia. Segundo os termos oswaldianos, a
utopia se manifesta através de um ideal concebido para o
fortalecimento da esperanca de um povo, na sua trajetéria de
emancipacdo econdmica, politica, religiosa e artistica.
Conforme o Manifesto da Poesia Pau-Brasil, “ver o Brasil com
olhos livres significa perceber a poesia nos fatos materiais,
cuja valorizacao poética foi interditada pelas elites intelectuais”

5 g importante notar como Oswald, mesmo com toda a sua
irreveréncia, assume para si a atribuicdo de desenvolver uma filosofia da
histdria que, ao seu modo, cumpre com o que, para Antoénio Paim, € uma
constante das reflexdes filoséficas brasileiras, segundo o qual: “a pesquisa
sistemdtica do caminho trilhado pela meditacdo brasileira sugere que o tema
catalisador, apto a facultar seu melhor entendimento, consiste no problema
do homem” (Paim, 2020, p. 61). No seu estilo anticanénico (Domingues,
2017, p. 367), partindo da literatura até a filosofia, Oswald se dirige aos
problemas histéricos e culturais que contextualizam a temdtica
antropofiloséfica do pensamento brasileira. Afinal, o que é o antropéfago
sendo o carater origindrio do ser humano sadio e ideal?

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



180

(Kangussu, 2021, p. 80). Por esta via, a teoria da cultura
oswaldiana nasce critica e poética. Diante das limitacoes
impostas pelo discurso filosofico europeu, o rebelde
aristocrata se coloca no mesmo patamar dos autores cldssicos
da tradicdo ocidental para travar com eles um didlogo franco
e, em algumas ocasides, honesto. Ao rebelar-se contra as
imposicOes cristds e capitalistas da Europa, o velho
antropo6fago propde o resgate do orfismo primal, a insurreicao
do primitivo tecnizado e o reestabelecimento de Pindorama.
Contra todos os tipos de conformismos sociais, é oferecida a
esperanca na Revolucdo Caraiba, no resgate do &écio
matriarcal que so existira no interior da filosofia oswaldiana.

Oswald insere no cerne desta proposta revolucionaria a
imagem do indigena presente na conclusdo d’O Achado de
Vespticio. Compactuando com o parecer de Vespticio, Oswald
considera o indigena um ser epicireo. Esta concordancia
expressa o quanto ele vé na cultura indigena uma espécie de
instinto contracultural. Por “contracultura” aqui entendemos
a resisténcia a cultura estabelecida do platonismo académico,
contra os valores estabelecidos por uma comunidade que
resiste ao impeto libertdrio representado por uma escola
filoséfica grega de menor influéncia. Sobre o relato de
Vespucio acerca dos “indigenas epicureos”, Oswald afirma:
“Estava revelado que, na realidade e na pratica, era possivel
viver-se em estado epictireo. E isso jogava por terra todas as
longas e tremendas asceses que tinham presidido a construcao
do mundo medieval” (Andrade, 2011, p. 317). A comprovacao
de viabilidade de uma forma de vida alternativa ao modo
europeu € a prova suficiente, segundo Oswald, de que
podemos abandonar os pressupostos que sustentaram o
patriarcado e o messianismo. Uma vez que o homem natural
¢ a prova viva de que podemos viver livres de reis, ou patroes,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



181

ndo precisamos continuar submetidos ao tipo de vida que nos
condiciona a servir a estes senhores'.

Seguindo esta linha de raciocinio, em um nivel mais
radical, na Mensagem ao Antropofago Desconhecido (1946) é
declarado que “Nada existe fora da Devoracdo. O ser é a
Devoracdo pura e eterna” (Andrade, 1992, p. 286). Depois de
todas as teorias imobilistas do ser, do culto europeu aos
limites impostos pelo tabu, o antropéfago explicita o fluxo do
ser, a conversio do tabu em totem, o reconhecimento do
absurdo, da angutstia e das experiéncias ildgicos que
constituem a existéncia. De acordo com Oswald, em Um
Aspecto Antropofdgico da Cultura Brasileira — O Homem Cordial:

A angutstia de Kierkegaard, o “cuidado” de Heidegger, o sentimento

do “naufragio”, tanto em Mallarmé como em Karl Jaspers, o “Nada”

de Sartre, ndo sdo sendo sinais de que volta a Filosofia ao medo

ancestral ante a vida que é devoragdo. Trata-se de uma concepcdo
matriarcal do mundo sem Deus” (Andrade, 2011, p. 219).

Segundo o diagndstico oswaldiano, as proprias filosofias
da existéncia sdo sintomas da insatisfacdo causada pelo
messianismo europeu e pela percep¢do de que as doutrinas
filoséficas classicas escondem uma camada mais profunda da

16 Apesar da conclusio comum ao discurso marxista, Oswald
contraiu ma fama entre os comunistas por uma série de criticas feitas por
ele ao Regime Soviético. Criticas estas que contribuiram para que o
antrop6fago ndo fosse visto com bons olhos pelo PCB (Dantas, 2006,
pp-163-169). O seu passado artistico vanguardista caracterizado como o
“sarampdo antropofagico” contagiou muito cedo a sua fase marxista
heterodoxa. Por esta razédo, Benedito Nunes comenta que “a rebeldia do
homem natural, mito forjado pelo movimento antropofagico, é a linha de
pregacdo revoluciondrio do escritor convertido em “casaca de ferro” do
proletariado” (2011, p. 383). Oswald assumiu, de modo bastante peculiar,
uma espécie de comunismo antropofagico que incentiva uma revolucéo que
prevé o retorno ao matriarcado, mas ndo o matriarcado hipotético dos
historiadores e, sim, o matriarcado do primitivo tecnizado, o matriarcado
acrescido das conquistas da técnica moderna.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



182

realidade que é, por natureza, selvagem. Neste cendrio, a
visdo de mundo primitiva, em sua riqueza e complexidade,
comporta uma ambiguidade na cultura matriarcal que garante
a tensido “agressividade-cordialidade” (Andrade, 2011, p.
219). Tensdo esta que comporta a devoragdo existencial e
criativa do rebelde que almeja digerir uma nova ordem
politica e social, conforme a imagem de um selvagem melhor
retratado por Nietzsche do que pelos préprios tupinambas.

Em uma dentncia dos danos causados pela colonizacdo
europeia, num dos textos reunidos em Estética e Politica
intitulado O Antropdfago, Oswald comenta:

O primeiro prop6sito dos colonizadores foi modificar a

weltanschauung que domava os dias dos naturais. “E preciso salvar

esta gente!”, berrava na sua carta a Dom Manuel de Portugal o

autorizado escrivdo da frota de Cabral. Salvar significava inocular

nos nativos uma ideologia que permitisse e desenvolvesse o trabalho
escravo. Era preciso que eles se convencessem de que a existéncia na
terra era um simples transito. E que o paraiso, em vez de ser a mulher
nua nas praias calidas, o coco sumarento e a carne do adversario, era

a estdtica teoria de anjos e de almas, perante a gozosa e eterna

presenca insipida de Deus, como inventara o Dante (Andrade, 1992,

p. 282).

Ainda no Achado de Vesptcio, Oswald ironiza sobre os
“beneficios” da colonizagdo, ao declarar que as imposicoes
europeias criaram necessidades falsas para o indigena que
vivia uma vida paradisiaca, longe das doutrinas que
projetavam a vida sumamente boa para o pds-morte. As
idealizacbes feitas por Oswald sobre a existéncia
antropofagica, apesar de incidirem em alguns momentos na
objetificacdo caricatural do Brasil, colocam-no, em certas
passagens, na via de ultrapassagem destes limites impostos ao
olhar colonizado. Através do desenvolvimento da
subjetividade  antropofagica sera promovida uma
neutralizacdo da parcela vigente do processo colonizatorio.
Oswald lutou contra o colonizador que havia nele mesmo com

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



183

as armas oferecidas pela colonizacdo para que, da sua
subjetividade marcadamente europeia, pudesse surgir uma
nova subjetividade caracterizada por uma autoconsciéncia
antropofagica.

Ha uma luta constante entre o autor antropdfago e a sua
sombra europeia, o que o leva a confessar que “nds sofremos
de uma terrivel mentalidade colonial. Bom é o que nos é
imposto” (Andrade, 2011, p. 281). Afinal, além de seu papel
de algoz, mesmo sendo filho da elite paulistana, Oswald
também assume o papel de vitima do processo colonizatdrio.
Em um nivel simbdlico, basta lembrar que, diferente da
formacdo cultural de um pais desenvolvido, pautada pela
atuacao livre do sujeito de direito e mantida pela exploracdo
sofisticada de outros paises, “a cultura brasileira é formada
num drama de objetificacdo em que a anedota colonial, que
em outras partes destaca Colombo, Cortés, e seus pares,
adapta-se a um mundo de coisas, e em que objetos como o
pau-brasil e outros produtos originais da colénia brasileira sao
os protagonistas” (Greene, 2011, p. 204) 7. Mesmo que
atordoado, Oswald filosofa a partir de um lugar que passou
por um longo processo de objetificacdo e o antropdfago que
hd nele promove um projeto de reversao desse quadro cultural,
mediante uma iniciativa que converterd o brasileiro, o simples
comerciante de pau-brasil, em um ser conscientemente
dotado de uma subjetividade aberta e em constante ampliacao.

Na Crise da Filosofia Messidnica é esclarecido que

o homem natural tecnizado é a meta dessa teoria — uma solucédo para
a crise final do ciclo do individualismo burgués. O barbaro tecnizado
na antiga Antropofagia representava, como se sabe, o rebelde

17 Para mais detalhes sobre a tese da objetificagdo das culturas das
colénias euro-americanas, Cf. Greene, Roland. Unrequited Conquests: Love
and Empire in the Colonial Americas. Chicago and London: The University
of Chicago Press, 2000.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



184

colonial, ou da periferia, que ousava se apropriar da cultura e da
civilizacdo europeias para fazer, por meio da técnica alheia, a
emancipagdo nacional ou, entdo, completar sua modernizacdo
(Dantas, 2006, pp. 156-157).

De uma colonia extrativista, segundo a concepcdo
oswaldiana, o Brasil se tornard o berco de uma nova
civilizacdo, na qual serd dado um novo direcionamento para
as conquistas da técnica, um direcionamento fundador de uma
sociedade que incentiva o 6cio como um dos valores da vida
boa. Por mais que esta pareca ser a base de sustentacdo de
uma ideologia nacionalista que prega a redencdo da
humanidade a partir de uma iniciativa brasileira, o Brasil de
Oswald de Andrade é um tipo imagético de uma iniciativa que
ultrapassa os limites de qualquer fronteira nacional. Isto é o
que demonstra uma reflexdo sua sobre as duas tendéncias
constantes na humanidade: Ele afirma claramente: “E ficou
essa velha ideia em mim de que ha duas constantes no homem
— a antropofagica, a devorativa, a guerreira e o seu oposto,
isso que chamei de alteridade, isto €, sentir o outro em si.
Aquilo que fazia com que o nosso primitivo recebesse o
peregrino perdido, pensando em suas dores e aflicoes”
(Andrade, 2007, p. 621). Como podemos perceber, na
antropofagia oswaldiana, todo ser humano resulta de uma
convergéncia de forcas, a primeira autocentrada, dedicada a
fazer do outro um si mesmo e a segunda descentrada e,
embora que de modo simbdlico, marcada pelo sacrificio de si
pelo outro. Estas forcas que transcendem as realidades
nacionais pertencem a propria condi¢do humana. Juntas, elas
possibilitam as transformacoes sociais.

No texto A Marcha das Utopias (1953), Oswald realca a
supranacionalidade da utopia antropofagica, apds apontar o
desenvolvimento dos meios de producdo como uma forma de
diminuir a demanda por trabalho. “Alias, seria dialeticamente
através do negdcio, estimulo dorsal da técnica, que o homem

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



185

poderia concretamente aspirar ao seu contrario, o dcio, e,
enfim, conquistd-lo. O Brasil foi apenas a profecia e o
horizonte utépico do dcio. Mas o foi esplendidamente”
(Andrade, 2011, p. 282). Enquanto as negociacoes incentivam
uma producido cada vez mais eficiente, uma sociedade
orientada pelos valores matriarcais da vida boa poderia se
apropriar dos meios eficientes de producéo para garantir uma
menor demanda de trabalho. Com o tempo de écio que
resultaria desta reforma valorativa da sociedade, o ser
humano poderia levar uma vida genuinamente -criativa,
fortalecendo o centro vital de uma utopia que prevé a
existéncia de um paraiso terrestre.

Oswald concebe as utopias como forcas motrizes do
desenvolvimento da humanidade. A conquista da América,
assim como a revolucdo industrial, foram movimentos
humanos sustentados por ideologias que impulsionaram o ser
humano em direcdo ao futuro. O futuro, que é, por definicéo,
uma possibilidade, ou seja, um nao-lugar, s6 poderia ser
alcancado por intermédio das forcas utdpicas. “As Utopias
foram as caravelas ideoldgicas desse novo achado — homem
como ¢é, simples e natural” (Andrade, 2011, p. 278). Os
navegadores europeus que chegaram ao Brasil buscavam por
uma terra abencoada, um lugar imaginado, no qual os vicios
do velho mundo ainda ndo teriam exercido a sua influéncia.
Em um idealismo antropofagico, a utopia que motivou esta
aventura viabilizou também o encontro do homem natural tdo
admirado por Oswald. Este que é o tipo de ser humano capaz
de oferecer a esperanca de conciliacdo entre a vida boa da
humanidade primitiva e as conquistas da técnica moderna.

Em um clima de insatisfagdo com o presente, Oswald
nos convida a contemplar as duas faces dos projetos utdpicos.
“No fundo de cada Utopia ndo hd somente um sonho, ha
também um protesto” (Andrade, 2011, 284). O sonho
desejante que se projeta para um futuro idealizado é movido

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



186

por uma insatisfacio com determinados elementos do
presente. O que Oswald nao parece perceber é que as
limitacoes atuais deformam o horizonte do porvir. Conforme
uma critica bastante apropriada:

o verdadeiro antropofago sera sempre aquele com mais poder, por
sua maior capacidade economica e técnica de absorcéo e, sobretudo,
de exportagédo cultural [...]. Ndo adianta ter a ilusdo de que a cena
estd comandada a partir daqui, idealizando a capacidade do
estdbmago nacional (Almino, 2011, p. 60).

O utopismo oswaldiano é facilmente criticado por
prever o triunfo de um tipo de vida bem representado, seja la
0 que isso queira dizer, pelo Brasil auténtico. Assim como
qualquer outro pais em desenvolvimento, uma vez que
lidamos com um pais periférico, seria improvavel a sua
ascensdo a condicdo de pais determinante do futuro da cultura
global. A restricdo de absorcdo do estobmago nacional é uma
limitacdo considerdvel para a viabilidade da Revolugao
Caraiba. Se a utopia antropofagica depende de uma iniciativa
que partird dos paises que um dia foram colonizados, ao que
parece, estamos lidando com um plano que enfrentara sérios
obstaculos.

Numa frase conclusiva d’A Reabilitagdo do Primitivo
(1954), Oswald convoca a todos para a elaborac¢éo da filosofia
do porvir, uma forma de pensar vivida e, portanto, que escapa
aos esquemas abstratos, numa tentativa de alcancar a
sabedoria prdtica da vida apropriadora que se amplia sem
vergonha de tornar seu o que hd de melhor no outro'®. Este é

18 Para o Jornal de Letras, do Rio de Janeiro, numa edi¢fio de novembro de
1951, ele cita alguns dos seus planos literdrios futuros, dentre eles a escrita
de uma obra filoséfica definitiva intitulada “O Antropdfago — Uma Filosofia
do Primitivo Tecnizado” (Andrade, 1990, p. 191). Trés anos depois, Oswald
morre sem deixar sequer um esboco do referido titulo, legando aos seus
leitores intuicOes e conceitos passiveis das organizacdes e desenvolvimentos
mais variados.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



187

o seu apelo: “Tomem em consideracdo a grandeza do
primitivo, o seu sdlido conceito de vida como devoragdo e
levem avante toda uma filosofia que estd para ser feita”
(Andrade, 1992, p. 232). A proposta aparentemente
contraditéria da modernizacdo do selvagem, do progresso
fundado em valores “primitivos”, € uma constante na
especulacdo oswaldiana. Afinal, toda a filosofia por fazer,
segundo o proprio Oswald, é uma mobilizacdo do pensamento
que visa transformar a realidade e resgatar a humanidade das
velhas imposicbes patriarcais, messianicas, capitalistas e
socialistas. Estas concepcoes limitantes denunciam o cansago
do velho mundo, o mundo-obstaculo que retarda o
nascimento de um novo tipo de socializacdo que distinguira,
verdadeiramente, o novo mundo.

4. Consideracdes finais: O que podemos digerir do
método antropofagico?

Ao seu modo, a filosofia oswaldiana se apresenta como
um exercicio de pensar desde o Brasil, a partir de uma reflexao
atenta aos fatos histdricos, politicos e sociais. A sua proposta
é a de contribuir com a tradicao filoséfica efetuada na busca
de sentido empreendida por cada povo. A legitimidade de sua
contribuicio estd no método antropofdgico que, ao servir-se
de uma argumentacgdo sintética, tipica e bem-humorada,
apresenta uma estratégia intelectual de integracdo e
ressignificacdo da heranca filoséfica ocidental, na periferia do
capitalismo. Reinterpretar Nietzsche, Hegel e Marx a partir de
uma experiéncia histérica e social periférica é um desafio
passivel de ser contornado com a capacidade de sintese, o
poder imaginativo e o bom-humor alcados ao posto de
colaboradores legitimos da razdo. Na antropofagia filosofica,
a reflexdo ndo se faz por mera reproducdo das escolas
europeias, mas pela digestdo criativa das ideias estrangeiras.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



188

Ao inscrever-se nesse didlogo milenar entre os cldssicos e suas
respectivas culturas, a filosofia oswaldiana demonstra que a
busca pelo sentido universal ndo € monopélio de uma tradi¢io
filoséfica especifica, mas um empreendimento plural,
histérico e situado.

Partimos do pressuposto de que a filosofia sé se tornara
uma expressdo plena da liberdade, quando receber as
contribuicoes das vivéncias reflexivas de toda a humanidade.
O que significa dizer que, em alguma medida, Oswald
contribuiu para o desenvolvimento da filosofia, ao inserir o
cardter argumentativo de uma cultura regional neste didlogo
filosofico que persiste hd milénios. Em uma nova configuracao,
a proposta oswaldiana de devoracdo do que ha de melhor no
outro parece-nos uma retomada do velho tema da vida boa.
No seu cerne, a intencdo do antropéfago se volta para as
condicOes em que se apresentam os problemas filoséficos,
segundo os lugares e as imagens que lhes sao familiares.

A filosofia antropofagica se revela fecunda, pois
reconfigura a rebeldia de Nietzsche em uma insubordinacao
tropical, desloca a psicandlise freudiana para uma espécie de
decolonizacdo da sexualidade e ressignifica a utopia marxista
do socialismo na utopia antropofdgica'®. Como podemos
perceber, Oswald tem muito a ensinar quando tratamos da
assimilacdo das teorias estrangeiras, tendo em vista o seu
emprego na interpretacdo da realidade brasileira e dos seus
problemas. Certamente, Oswald ndo foi um intérprete
exemplar dos autores cldssicos, mas a sua criatividade
garantiu o surgimento de um modo de filosofar que se
apropria dos autores de modo sintético. Ele norteia o
pensamento a partir de tipos que provocam a imaginacao e se
destaca por fazer criticas e colocacbes bem humoradas,

1 Para uma descricdo detalhada da assimilacdo oswaldiana de
filésofos como Nietzsche, Freud e Marx, cf. Autor. Titulo.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



189

motivadoras de uma onto-epistemologia que compreende e
revela os fundamentos das suas circunstancias. Em todos esses
movimentos, a antropofagia filoséfica afirma a possibilidade
de uma filosofia enraizada nas circunstancias locais, mas
aberta ao didlogo cosmopolita.

Em dultima instincia, a filosofia oswaldiana busca
preparar a humanidade para o “novo primitivo”, subvertendo
as concepcoes patriarcais do civilizado em suas formas mais
opressivas. Em linhas gerais, a histéria imagindria em que a
filosofia oswaldiana se baseia ndo pretende impor uma
doutrina politica, mas expor uma forma de vida que permita
ao ser humano ultrapassar algumas das limitacoes da
modernidade, conciliando as conquistas técnicas aos valores
vitais da cultura primitiva idealizada pela propria
antropofagia. Assim, a filosofia antropofdgica ndo se resume a
uma reflexio sobre a realidade brasileira. Antes, ela consiste
numa intervencao filoséfica que, ao reivindicar a antropofagia
como método, propoe uma forma de pensar, ao mesmo tempo,
consciente de suas circunstancias culturais e aberta para o
mundo. Trata-se de uma filosofia insurgente, capaz de
fortalecer o pensamento critico e ampliar os horizontes da
tradicdo filosofica que se faz universal.

Referéncias

ALMINO, Jodo. Por um Universalismo Descentrado.
Antropofagia hoje?: Oswald de Andrade em cena. Org. Jodo
Cezar de Castro Rocha & Jorge Ruffinelli. Sdo Paulo: E
Realizagbes, 2011, p. 55-62.

ANDRADE, Oswald. A Crise da Filosofia Messidnica. A Utopia
Antropofagica. Sdo Paulo: Globo, 2011, p. 138-215.

. A Marcha das Utopias. A Utopia Antropofagica. Sao
Paulo: Globo, 2011, p. 220-298.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



190

. Diciondrio de Bolso. Organizacdo, introducéo e
notas de Maria Eugénia Boaventura. Sdo Paulo: Globo, 2007.

Estética e Politica. Pesquisa, organizacao,
introducdo e notas e estabelecimento de texto de Maria
Eugénia Boaventura. Sdo Paulo: Globo, 1992.

. Manifesto Antropdfago. A Utopia Antropofagica.
Sao Paulo: Globo, 2011, p. 67-74.

Manifesto da Poesia Pau-Brasil. =~ A Utopia
Antropofagica. Sao Paulo: Globo, 2011, p. 59-66.

. O Achado de Vespucio. A Utopia Antropofagica.
Sao Paulo: Globo, 2011, p. 311-317.

. Os Dentes do Dragao: entrevistas. Organizacao,
introducdo e notas de Maria Eugénia Boaventura. Sdo Paulo:
Globo: Secretaria de Estado da Cultura, 1990.

. Telefonema. Organizacdo, introducdo e notas de
Vera Chalmers. Sdo Paulo: Globo, 2007.

. Um Aspeto Antropofagico da Cultura Brasileira — O
Homem Cordial. A Utopia Antropofagica. Sao Paulo: Globo,
2011, pp. 216-219.

. Um Homem Sem Profissdo, Sob as Ordens de
Mamae. Rio de Janeiro: Civilizacao Brasileira, 1976.

ANDRADE, Génese. Oswald de Andrade em torno de 1922:
descompassos entre teoria e expressdo estética. Remate de
Males, Campinas, SP, v. 33, n. 1-2, p. 113-133, 2015.

ARANHA, Graca. A Esthetica da Vida. Rio de Janeiro: Livraria
Garnier, 1921.

ARARIPE JUNIOR, Tristdo de Alencar. O estilo tropical: a
férmula do naturalismo brasileiro (1888). Sopro: panfleto
politico cultural, n. 83, [S.l.]: Cultura e Barbarie, 2013, pp. 1-
12. Disponivel em:

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



191

https://culturaebarbarie.org/sopro/n83scribd.pdf. Acesso em:
30 mai. 2025.

AZEVEDO, Ana Beatriz. Antropofagia - palimpsesto
selvagem. 2012. 199f. (Teoria Literaria e Literatura
Comparada). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas da Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2012.

CHALMERS, Vera Maria. Panorama de Telefonema.
Telefonema. Organizacdo, introducdo e notas de Vera
Chalmers. Sao Paulo: Globo, 1992, p. 7-65.

COSTA, Joao Cruz. Contribuicdo a Histéria das Ideias no
Brasil. Rio de Janeiro: José Olympio, 1956.

COSTA, Lara. Na Boca do Estdmago. Conversa com José Celso
Martinez Corréa. Antropofagia hoje?: Oswald de Andrade em
cena. Org. Jodo Cezar de Castro Rocha & Jorge Ruffinelli. Sdo
Paulo: E Realizagdes, 2011, p. 71-83.

DANTAS, Vinicius. O Canibal e o Capital: a arte do
“Telefonema” de Oswald de Andrade. Moderno de Nascenca:
figuracdes criticas do Brasil. Org. Benjamin Abdala Jr. & Salete
de Almeida Cara. Sao Paulo: Boitempo, 2006, p. 151-177.

DOMINGUES, Ivan. Filosofia no Brasil: legados e
perspectivas — ensaios metafilosoficos. Sao Paulo: Editora
Unesp, 2017.

GREENE, Roland. Antropofagia, Invencao e Objetificacdo do
Brasil. Antropofagia hoje?: Oswald de Andrade em cena. Org.
Jodo Cezar de Castro Rocha & Jorge Ruffinelli. Sdo Paulo: E
Realizacoes, 2011, p. 203-216.

GUMBRECHT, Hans. Mordendo vocé suavemente — Um
Comentdrio sobre o Manifesto Antropdéfago. Antropofagia
hoje?: Oswald de Andrade em cena. Org. Jodo Cezar de Castro
Rocha & Jorge Ruffinelli. Sdo Paulo: E Realizacdes, 2011, p.
289-298.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



192

KANGUSSU, Imaculada. Benedito Nunes, leitor de Oswald de
Andrade. Revista Apoena, v. 3, n. 5, 2021.

MARGUTTI, Paulo. Historia da filosofia do Brasil (1500-
hoje): 12 parte: o periodo colonial (1500-1822). Sdo Paulo:
Edicoes Loyola, 2013.

NASCIMENTO, Evando. A Antropofagia em Questdo.
Antropofagia hoje?: Oswald de Andrade em cena. Org. Jodo
Cezar de Castro Rocha & Jorge Ruffinelli. Sdo Paulo: E
Realizacbes, 2011, p. 331-362.

NUNES, Benedito. A antropofagia ao alcance de todos. A
Utopia Antropofagica. Sdo Paulo: Editora Globo, 2011, p. 7-
56.

. O Retorno a Antropofagia. Antropofagia hoje?:
Oswald de Andrade em cena. Org. Jodo Cezar de Castro Rocha
& Jorge Ruffinelli. Sdo Paulo: E Realizacoes, 2011, p. 383-388.

PAIM, Antbnio. Historia das Ideias Filosoficas no Brasil.
Campinas, SP: Tavola Editorial, 2020.

PETRONIO, Rodrigo. Entre o Antropofdgico e o Adrgico:
Meditacdo em Torno de Oswald de Andrade e Vicente Ferreira
da Silva. Antropofagia hoje?: Oswald de Andrade em cena.
Org. Jodo Cezar de Castro Rocha & Jorge Ruffinelli. Sdo Paulo:
E Realizagbes, 2011, p. 571-600.

PIZA, Daniel. Digesto Antropéfago. Antropofagia hoje?:
Oswald de Andrade em cena. Org. Jodo Cezar de Castro Rocha
& Jorge Ruffinelli. Sdo Paulo: E Realizag¢des, 2011, p. 63-64.

PONTES, Ivan. Oswald de Andrade: devorador do satiro
nietzschiano. Estudos Nietzsche, Espirito Santo, v. 11, n. 1,
p. 110-131, jan./jun. 2020

VALLE, Ulisses. A Filosofia da Historia de Oswald de Andrade.
Remate de Males. Campinas-SP, v. 37, n.1, p. 323-344, 2017.
DOI: 10.20396/remate.v37i1.8649235.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



193

VASCONCELLOS, Jorge. Oswald de Andrade, filésofo da
diferenca. Revista Periferia, vol. 3, n. 1, 2011.

(Submissao: 02/06/25. Aceite: 28/10/25)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109






Traducao






BREHIER, E. La philosophie et son passé. Paris: PUF, 1940, pp.
1-9, 21-44.

A filosofia e seu passado’
[...]?

d- 10.21680/1983-2109.2025v32n68ID38611

Autor: Emile Bréhier
Tradutor: Gionatan Carlos Pacheco
Universidade Federal de Santa Maria (UFMS)

gionatan23@gmail.com

Sem duvida néo seria dificil escrever, no estilo dos
sofistas, o elogio seguido da censura da Histdria da
Filosofia, do que ressaltaria claramente que todo o bem e todo
o mal que possamos dizer ndo vem dela mesma, mas do uso,
bom ou mau, que se pode fazer dela. Nao é menos certo que
hd um abuso da histéria que é como que o inverso da

! Comunicacdo apresentada no Primeiro Congresso nacional das
Sociedades francesas de Filosofia, 1938, em Marselha, publicado em Etudes
Philosophiques, 6rgao da Société d'Etudes Philosophiques de Marseille, 1939,
fasc. I.

2 Nota do tradutor: antepusemos, ao texto do capitulo traduzido,
trechos da introducdo da mesma obra (1940, pp. 1-9), que servem como
apresentacdo dele e vao deste, até o préximo “[...]".


https://doi.org/10.21680/1983-2109.2023v30n63ID29583

198

incapacidade de uma criacdo original: pois é ser muito
otimista acreditar, como um hegeliano, que, para o espirito,
criar é de alguma maneira “dar sequéncia”, e introduzir, sobre
o palco da histéria, o momento dialético no qual uma reflexdo
posterior mostrara o resultado necessario de tudo o que
precede, o que faria da histdria o préprio 6rgédo da filosofia.
Basta, para ficar cético, observar que essa pretensa
necessidade sé aparece aos olhos do historiador, prevenido em
favor de sua propria disciplina, mas escapa aos olhos do
proprio criador que, entdo, apenas seria como que um
portador inconsciente do destino espiritual da humanidade. A
dialética da oposicdo é pobre demais para dar conta da
riqueza da histéria. Que o historiador saiba ao menos que essa
riqueza nao € dele; que nao usurpe o papel das doutrinas que
reconta (porque a histéria é antes de tudo uma narrativa) para
manter, por algum interesse partidario, um passado que nao
é o seu.

7

E incontestavel que a atitude de espirito histdrico se
opOe por tantos tracos a atitude de espirito filoséfico que se
pode perguntar se o esforco para favorecer a primeira nio
conduz inevitavelmente a entravar a segunda. O unico
procedimento do historiador é a critica dos testemunhos:
determinar o sentido e, se for o caso, a autenticidade e a data
dos textos filosoficos, o que o leva, pela necessidade de
verificacOes cruzadas, a histdria geral. O que lhe interessa é o
que pensaram os homens, ndo o que sado as coisas.

Existe uma historia objetiva ou realidade histérica na
qual, queiramos ou ndo, estamos engajados por nossa
linguagem, nossa educacéo, nossos costumes. Ha uma histéria
subjetiva ou ciéncia da histdria, o conhecimento do passado
pela critica de documentos, na qual permanecemos livres para
penetrar ou ndo. Embora esta distincdo seja patente, é
indispensdavel manté-la com bastante cuidado. Em certo
sentido, de fato, a filosofia é liberacdo da histéria do primeiro

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



199

tipo; ela testemunha um potente esforco por libertar-se da
realidade histdrica; o esforco da filosofia grega por descobrir
um permanente e um eterno sobre o qual o tempo nédo toma
parte, também o desejo de alcancar uma visdo de universo
pura [naive], direta, isenta de preconceitos, sdo a prova disso.
Mas esse esforco, para afirmar a independéncia da filosofia a
respeito do tempo, ndo tem absolutamente como resultado
separar o fildsofo de seu proprio passado e de sua prépria
tradicdo; o trabalho original, com ele, ndo existe sendo em
continuidade com o de seus predecessores; ndo que se trate
aqui de uma espécie de continuidade objetiva, onde se veria,
por uma espécie de crescimento natural, um pensamento
produzir outro pensamento; fazemos alusdo a essa
continuidade subjetiva, onde o mesmo ideal de pensamento
livre e racional é transmitido de uma geracdo a outra, ndo na
forma de hdbitos que se fixam nem de tradicOes que a
antiguidade ndo permitiria mais julgar o valor, mas a maneira
de uma reflexdo que provoca outra reflexdo: as grandes
filosofias, como as de Platdao ou de Descartes, sio menos uma
solucdo do que um apelo; assim, no didlogo platénico, o velho
Parménides convida o jovem Sécrates a usar da dialética em
relacdo aos problemas que se apresentam, e Descartes nao
escreve seu Discurso, e os Ensaios do qual ele é o prefécio,
sendo para propor aos leitores sua experiéncia pessoal: tudo
que estd encerrado na filosofia, tudo o que se d4 como solucao
definitiva e sistema acabado pode ter, e até certamente tem
um valor pedagégico, mas ndo tem valor filoséfico préprio.

E por isso que, se o fildsofo certamente é livre para nio
penetrar no emaranhado dos sistemas, pode-se dizer que ele
jamais exerce tal liberdade; nds ndo conhecemos um comeco
absoluto em filosofia®, e todo pensamento filoséfico é uma

% Dizemos, para que néo haja equivoco, que hd mesmo doutrinas
segundo as quais a filosofia deve partir de um comego absoluto, o qual se
trata de uma proposicdo fundamental que encontra sua certeza na propria

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



200

continuacdo. Também a histéria da filosofia pode e deve servir
de 6rgdo e meio ao fildsofo: foi o que tentei provar no primeiro
dos artigos inseridos neste volume. Um sistema filoséfico deve
ser considerado ndo apenas como um fato do passado
devidamente datado e limitado, mas estudado em seu impulso
para o porvir, em uma irrup¢do que sobrevive muito tempo ao
seu autor. Longe de mim, no entanto, a ideia de separar as
doutrinas filosoficas do tempo em que elas nasceram; a
filosofia seria uma coisa pobre se ndo se relacionasse com as
preocupagdes de uma época. De fato, os grandes sistemas
filosoficos ndo sdo inteligiveis sendo como a reacdo de um
pensador a uma situacao politica, moral e espiritual geral, em
funcéo da qual ele coloca questdes cuja solucdo modificaria e
transformaria esta prépria situacdo em um sentido conforme
ao que ele considera como essencial a condicdo humana;
como o movimento de ideias, partindo de Socrates e de Platao
que, tendo por meta restaurar a moralidade politica em Atenas,
passou, como diz A Repiiblica, por esse longo circuito, onde
vemos se transformar os métodos e os principios das ciéncias
do pensamento e da acdo. Nenhuma filosofia, que mereca este
nome, poderia nascer ou renascer sendo sob a pressdo de
eventos externos, seja tratando-se de Descartes, dos
Enciclopedistas, de Augusto Comte ou de Renouvier; ela é
tecida na trama do tempo que a produz; é assim que, em certo
sentido, uma filosofia envelhece rapidamente e que sdo vaos
os esforcos para manté-la ao abrigo de uma escola, separada

duvida que ela pretende expressar, como o “Penso, logo existo”, de uma
iniciativa radical, como o Eu de Fichte que nédo existe sendo pelo ato de se
colocar, de um fato primitivo, como o esfor¢o em Maine de Biran. Mas essas
sdo formas de uma tradigio filosofica, que ndo deixam de ter uma relacio
efetiva entre si: dizemos mesmo que ha aqui uma caracteristica pela qual
todas as filosofias se aparentam: se hd tantos pensadores que se extraviam
em busca de um termo, como disse Platdo, “anhipotético”, ndo é menos
verdadeiro que essa busca comum por um comego absoluto prova
precisamente que ndo ha comeco absoluto na filosofia.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



201

de sua fonte criativa*. No entanto, por suas aspiragdes, a
filosofia ultrapassa seu tempo; é que nela podemos notar (e
esse é um traco caracteristico, mas pelo qual ela pode chocar
muitos espiritos) um tipo de estilizacdo de problemas, que a
leva a trazer a tona tragos essenciais e independentes dos
acidentes histéricos que os provocaram. Também
consideramos o estudo critico de textos, que tem por objetivo
datar uma obra, apreender uma doutrina em suas relacoes
com os acontecimentos do seu tempo, como um meio de
extrair, de todas as contingéncias histdricas, a riqueza
primorosa da ideia que ai se exprime, um meio de desvelar,
nao de explicar.

[...]

Em certo sentido, todo pensamento filoséfico é comeco
e iniciativa absoluta. No entanto, o pensamento filosofico de
uma época, da nossa por exemplo, tem um longo passado
atras de si, e esse passado lhe é presente, impondo-lhe seus
problemas, sua linguagem, suas tradicoes. “A presenca do
passado”, segundo a expressdo de Jaspers, tal é o tema desta
comunicacdo. Mas existem varias maneiras para o passado ser
presente: o passado ora pesa, ora ajuda. Nao é preciso
esmagar a filosofia sob o peso de seu préprio passado: o

4 Digamos também que, sob um aspecto, a filosofia é um género
literario (o didlogo platbnico, o discurso do século XVII, o curso de estudos
do século XIX) e que participa do envelhecimento de qualquer género
literério ; por isso a restauragdo de uma filosofia, como a do platonismo, no
segundo século. ap. AD, estd ligada ao gosto arcaico; mas ndo € desse
envelhecimento que queremos falar aqui.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



202

passado deve ser um auxiliar. Como isso é possivel? Em que
sentido ele deve ser presente? E isso o que eu quero buscar.

O pensamento dos fildsofos do tempo passado pode
subsistir no presente de trés maneiras: 1° sob a forma fixada
e tradicional do que eu chamaria de conceitos de uso; 2° na
forma de comentdrios; 3° na forma de histéria, que é uma
evocacdo do passado, a partir de um estudo critico dos textos,
— trés maneiras muito diferentes para o passado sobreviver a
ele mesmo.

1° A vida humana é impossivel sem o emprego continuo
de ferramentas materiais que, uma vez inventadas, podem ser
reproduzidas sempre as mesmas, e estdo sempre, a cada
momento, disponiveis. O civilizado nao pode fazer um ato,
mesmo que simples, sem utilizar, direta ou indiretamente, um
numero enorme dessas ferramentas — quantas ferramentas
foram necessdrias para construir a casa onde mora, a mesa
que usa, a cama onde dorme! Em todas essas ferramentas, o
passado permanece de alguma forma presente, mas de forma
fixa e permanente, e sem que a consciéncia jamais tenha que
se referir a sua origem — apenas seu uso presente o interessa.

Dessas ferramentas materiais, existem algumas que
servem diretamente para fins intelectuais, ferramentas de
escritura, de impressao, etc. Mas também existem ferramentas
propriamente intelectuais? Sem duvida: se tenho uma data a
fixar, uso um calenddrio que foi inventado na Mesopotamia
no segundo milénio a.C. Se tenho uma éarea a calcular, uso
uma férmula que foi descoberta por um agrimensor egipcio.
Ha ali resultados adquiridos, inscritos em regras, dos quais me
sirvo sem conhecer sua origem. De uma maneira mais geral, a
linguagem, em certos aspectos —, se ndo em seu material
SOnoro, a0 menos na sua sintaxe e nas suas formas—, é uma
ferramenta que, como qualquer ferramenta, oferece ao mesmo
tempo ajuda e resisténcia ao pensamento que a emprega. Mais

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



203

profundamente também, as formas de raciocinio sdo uma
daquelas ferramentas cuja invencdo remonta a um passado
insondéavel, de tal modo que aqueles que lhes teriam feito o
inventdrio, como Aristételes no Organon ou Bacon no Novum
organum, apenas as classificam e separam do uso que os
homens fazem delas, parecendo considera-las como naturais
ao espirito humano e, entdo, independentes nido apenas de
fato, mas de direito, de toda duracao.

Temos também, neste modo de vida intelectual que
chamamos de filosofia, uma espécie de ferramentaria fixa e
permanente, que podemos usar, como usamos o calenddrio, a
linguagem ou as formas de raciocinio? Temos, €é claro, as
ferramentas comuns a todo pensamento humano — mas
existem ferramentas verdadeiramente filosoficas? Todos
aqueles que tiveram que ensinar a filosofia tiveram que
resolver praticamente a questdo — porque ensinar é, antes de
tudo, a comunicacdo de ferramentas. Ora, ndo hd ninguém,
creio eu, que nao sinta aqui um constrangimento extremo.
Pode-se primeiro resolver a questdo pela negativa, dizer que
nao hd resultado adquirido na filosofia que possa servir como
ponto de partida para o progresso, e pode-se extrair disso uma
razdo de ceticismo; tenta-se entdo substituir a filosofia por
técnicas mais positivas, no sentido de que elas
verdadeiramente tenham uma ferramentaria comunicavel,
sociologia, psicologia, etnologia — mas aqueles que cultivam
essas ciéncias ndo querem ser e sentem que nao sao filésofos.

Essa dificuldade se deve a propria natureza da filosofia
e parece insuperavel. Nao ha conceito neutro em filosofia, isto
€, que possa ser empregado sem referéncia a todo um sistema
de ideias que lhe da um sentido. A histéria do sentido da
palavra categoria reflete a das doutrinas que a empregaram.
Nao se pode separar a nocao de poténcia e de ato da doutrina
aristotélica, a de ideia clara e distinta do cartesianismo, a de
razdo suficiente do leibnizianismo. Se quisermos nos servir

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



204

dessas nog¢des como ferramentas, dados que permanecem
inalteraveis e como insensiveis ao tempo, € a doutrina da qual
elas dependem que é preciso fazer inteiramente presente, que
¢ preciso salvar do passado. Mas enquanto a ferramenta
intelectual propriamente dita se conserva intacta de alguma
maneira automaticamente e porque foi esvaziada da reflexao
consciente que a havia produzido, uma doutrina conjunta nao
pode assim se conservar presente sem ser renovada por uma
reflexdo plenamente consciente que a mantém em sua
estrutura.

2° Dai vem essa forma de fixacdo do passado que chamei
de comentario, por ter desempenhado um papel tao
importante em certas épocas, o comentdrio de Platdo e
sobretudo de Aristételes ao final da antiguidade, entre os
arabes e na Idade Média. Nao mais do que o comentario da
Biblia que se desenvolve na mesma época, ele ndo tem o
menor carater histérico. Tudo é sacrificado a essa meta de
tornar uma doutrina presente, de suprimir seu distanciamento
no passado. Dai uma série de procedimentos que, em relacao
as regras ordindrias da critica histdrica, nos parecem bastante
arbitrarios, embora se justifiquem perfeitamente, se
pensarmos no fim buscado.

Uma caracteristica constante € que o comentdrio
doutrindrio as vezes precede o comentdrio literal, as vezes é
completamente independente dele. No comentdrio que
Proclus ou Damascio fazem do Parménides de Platdo, por
exemplo, decupando o texto parte por parte, eles primeiro
trazem a tona o sentido filoséfico da peca; sé em seguida
procuram ver se o texto estd de acordo com a sua
interpretacdo, e o comentdrio literal, a 1éxis, consiste
essencialmente em resolver as dificuldades que se apresentam,
quando esse acordo ndo € evidente. Mesmo a exegese do
Pentateuco, em Filo de Alexandria, é composta por dois
comentdrios distintos: um comentdrio alegoérico, que,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



205

mediante certas traducdes convenientes, transforma a histéria
dos personagens da Biblia na histéria dos estados interiores de
uma alma, e um comentdrio literal que deixa a narrativa seu
sentido aparente: dessa maneira, o sentido literal ndo pode
em nada obstaculizar o sentido doutrinal, nem mesmo entrar
em conflito com ele — e a doutrina permanece sempre atual
e presente.

O comentdrio é como um rejuvenescimento perpétuo do
passado. Somos tentados a dizer: uma deformacdo, porque
nos ¢ dificil colocarmo-nos no ponto de vista do comentador.
O livro nao € para ele objeto de erudicao, mas um conservador
de verdades adquiridas, que devem ser encontradas a
qualquer preco. Ele tem, para o homem espiritual, a riqueza
profunda e quase ilimitada que a natureza tem para o homem
material. E retomado incessantemente para corrigir, purificar,
aumentar os comentdrios precedentes. Nao nos ocorre que,
como o disse formalmente no inicio do século XII Robert,
abade de Tuy, a scientia liberalis, a filosofia, seja algo diferente
da scientia litteralis, uma ciéncia aprendida nos livros.

Essa forma de ressurreicio do passado que é o
comentdrio tem uma grande importancia na formacdo do
pensamento ocidental. Lembremo-nos de que, durante
dezoito séculos, do século II a.C. ao século XVI, quase nao
houve outra iniciacdo a filosofia, ao lado dos manuais
elementares de ciéncias, a ndo ser comentarios diretos ou
indiretos de autores antigos, de Platdo e sobretudo de
Aristoteles.

Ocorre, contudo, que o método do comentdario € fatal
para si mesmo pela diversidade e complicacdo de
interpretacdes que acabam por se isolar do texto, opondo-se
umas as outras como doutrinas independentes e deixando
recair de algum modo o texto em um passado definitivo e
irremedidvel. Por exemplo, Aristételes escreveu, no capitulo

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



206

VI do livro Il do Tratado da Alma, quinze linhas sobre os
varios tipos de intelecto, que deram origem a intmeras
interpretacoes, desde os comentaristas gregos até os paduanos
do século XV — o texto ndo conta mais diante da importancia
e interesse das divergéncias doutrindrias que emergem nessas
interpretacdes. O comentdrio entdo ndo é mais que uma
formalidade, exigida dos futuros mestres, como o comentario
sobre as Sentengas de Pedro Lombardo, que os mestres de
teologia dos séculos XIII e XIV tinham de escrever. No século
XIV, o texto era pouco mais do que um pretexto para
introduzir novas opinides — ndo foi em um comentdrio sobre
De Caelo, de Aristételes, que Nicolas Oresme defendeu o
movimento da Terra?

O passado nao pode entdo se fixar, para um filésofo,
nem sob a forma de conceitos de uso e de ferramentas, nem
na forma de uma doutrina que seria um ponto de partida
sélido e firme para o pensamento. E verdade que, em vérias
ocasioes desde a Idade Média, foram feitas tentativas de
conferir ao passado uma espécie de direito de jurisdi¢do sobre
o presente: mas isso sob novas formas, que vemos surgir, por
exemplo, no inicio do século XIX: cré-se entdo em uma razao
Unica, ou em uma revelacdo primitiva, cuja diversidade de
doutrinas ndo deve esconder a unidade como atemporal. O
filésofo é, para Joseph de Maistre, como o profeta, “fruicdo do
privilégio de escapar do tempo, suas ideias ndo sendo mais
distribuidas na duracdo”. Ora, a tradicdo, devidamente
compreendida, também é um meio de escapar ao tempo: “Sera
demonstrado”, escreve ele, “que as tradi¢des antigas sdo todas
verdadeiras; que o paganismo ndo € nada além de um sistema
de verdades corrompidas e deslocadas; que basta poli-las, por
assim dizer, e colocd-las de volta em seu lugar para veé-las
brilhar com todos seus raios” — esse é o comentario
purificante, que estd ao fundo da concepc¢ado que Hegel tem da
historia da filosofia.

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



207

3° Ao comentdrio, que exclui todas as doutrinas exceto
uma, como ao tradicionalismo ou a dialética, que ndo excluem
nenhuma, opde-se a atitude histdrica, que, recusando-se a
considerar uma doutrina como verdadeira ou falsa, consiste
em estudad-la em si mesma como um fenémeno do passado,
com todos os detalhes de linguagem, pensamento,
sentimentos, hdbitos mentais que a tornam inseparavel do
tempo em que ela é produzida, do individuo que a concebeu,
o que significa que ela ndo pode ser arrancada de sua época
sendo pela violéncia.

A histdria, entdo, ndo é uma continuacdo do comentario:
ela vai precisamente na direcdo oposta. E eu imagino que ela
seja uma consequéncia da desaparicdo do comentario que teve
lugar com o advento do racionalismo. Ao mesmo tempo em
que a filosofia, nos séculos XVI e XVII, coloca a exigéncia
racionalista, retira-se a uma autoridade que havia se tornado
caduca pela inconsisténcia e incoeréncia de seus proprios
intérpretes, ndo mais admitindo outra prova sendo o
raciocinio ou a experiéncia, a0 mesmo tempo e em um mesmo
golpe nasce a histéria, por uma espécie de queda no passado
de doutrinas que ndo estavam ligadas ao presente sendo por
vinculos artificiais.

Ja foi dito e repetido que o racionalismo de Descartes
era por esséncia anti-histdrico, rompendo radicalmente com o
passado e fazendo com que a filosofia comecasse, pelo menos
na intencdo, com os passos presentes de cada individuo, ou
melhor, com aquela luz atemporal e sempre atual que é a luz
das ideias verdadeiras. Em certo sentido, ndo ha nada mais
falso: a histéria verdadeira, ao contrario, é paralela ao
racionalismo e nasce do mesmo estado de espirito. O século
de Descartes foi um século de grandes eruditos. A critica
histérica de Pierre Bayle, em seu Diciondrio histdrico e critico
[Dictionnaire historique et critique], é parente préxima da
duvida metddica. Assim como a duvida metddica vai, para

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



208

além dos preconceitos e crencgas, buscar o que € verdadeiro, a
critica histérica vai, para além da tradicdo, das interpretacoes
e dos comentarios, buscar o que foi verdadeiramente pensado.
Descartes é inimigo ndo propriamente da histéria, mas antes
do comentdrio, que d4 ao passado o direito sobre o presente
que lhe recusa justamente a histéria. Quando Malebranche
condena as deficiéncias dos eruditos, trata-se invariavelmente
dos comentadores que sdo “teimosos” com as opinides de seus
autores. Mas a histdria erudita faz precisamente o jogo de
Descartes e Malebranche, considerando essas opinides como
fatos passados dos quais ndo se pergunta se sdo verdadeiras
ou falsas, mas apenas o que elas foram.

Essa atitude tem por efeito liberar nosso estudo do
passado de qualquer relacdo com a atualidade, com nossas
crencas e preocupagdes presentes. Em principio, ndo hd razao
para que a histéria do pensamento se concentre em um
periodo ou doutrina e ndo em outro. Nietzsche, ndo sem
criticas, fez um forte comentdrio sobre esse tipo de
neutralizagcdo do passado pelos filélogos contemporaneos seus.
Nao hd no passado, tomado em si mesmo e separado do
presente, direcdo privilegiada, nem centro privilegiado: sdo as
circunstincias acidentais, a descoberta de um documento, a
insuficiéncia de pesquisas sobre este ou aquele periodo que
guiam a atencdo do historiador sobre este ou aquele ponto.
Dai o tipo de desmoronamento do passado que se Vé
maravilhosamente no Diciondrio de Bayle. Para ele, ndo ha
nada indiferente no passado, mas também ndo ha método
para distinguir o mais importante do menos importante. Nesse
oceano de detalhes que sdo as colunas de observacdes no
Diciondrio, ele ndo sublinha sendo o amor do fato por ele
mesmo; os fatos mais insignificantes sdo tratados nos maiores
detalhes; ele ndo se cansa de procurar as lacunas na tradicao,
suas obscuridades, suas contradicées. “O fato”, diz muito
precisamente Cassirer em seu Filosofia do Iluminismo

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



209

[Philosophie der Aufkldrung], “é para ele o terminus ad quem,
ndo o terminus a quo”. Isso é, como sublinha o mesmo autor,
uma inversdo copernicana: o historiador ndo baseia a verdade
da histéria no dogma que encontra nela, como fazia o
comentarista, mas remonta as origens subjetivas e as
condicOes subjetivas desta verdade, eliminando pela critica as
causas de erro.

Se formos até o fim desse movimento rumo a histéria
pura, veremos facilmente que o advento e o progresso da
histéria tendem a separar mais e mais a filosofia de seu
proprio passado. Por uma consequéncia inevitavel, por mais
paradoxal que possa parecer, o passado da filosofia sé pode
aderir a prépria filosofia se for conhecido, por assim dizer,
como presente, seja nos conceitos antigos atualmente
utilizados, seja em comentarios que modernizam o significado
de um autor. Na medida em que é conhecido como passado,
ou seja, historicamente, ele se distancia da filosofia e cessa de
lhe servir de apoio.

A esse respeito, para mudar a situacdo inaugurada no
século XVII pelo advento simultdneo do racionalismo e da
historia, serd preciso que, no século XIX, Hegel e outros
transformem a histéria da filosofia em uma filosofia da
histéria onde, cada sistema filosofico aparecendo como um
momento dialeticamente necessdrio na evolucdo do espirito,
a filosofia presente ndo possa ser entendida sendo como a
conclusdo desse movimento. Basta dizer que esta filosofia
suprime a historia, visto que o carater temporal ndo € inerente
ao movimento dialético que deposita, por assim dizer, os
sistemas em seu progresso, visto que a distancia de duracdo

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



210

que separa o comeco e o fim poderia ser indefinidamente
diminuida, sem que o importante, a saber, a necessidade
dialética, seja de alguma forma afetada. Essa filosofia retorna,
portanto —, se nao na forma, ao menos no espirito —, ao
velho método do comentdrio; mas, em vez de eleger e
conservar um s6 sistema do passado, ela conserva todos,
reduzindo cada um a um momento do sistema total.

Esse retorno ofensivo, esse novo estrangulamento do
passado sobre o presente, que coincidiu com a decadéncia do
racionalismo do século XVIII, cedeu ele mesmo a uma contra-
ofensiva da histéria auténtica por volta de 1850. Neste
momento, sdo rapidamente desintegradas as grandes sinteses
que fundiam e telescopavam de alguma maneira o passado
com o presente. Foi entdo que se exigiu da histéria que ela
fizesse reviver cada periodo, cada pensamento, na sua
originalidade irredutivel, no seu sabor préprio e inimitavel.
Novamente, o passado se desatrelou do presente e foi objeto
da curiosidade multipla e mével do historiador. Muito além,
com o desenvolvimento da histéria das religides, com o
conhecimento das linguas e civilizacOes extremo-orientais, e
enfim muito recentemente com o aumento dos dados sobre os
grandes impérios da Asia anterior, que precederam a
civilizagcdo grega, o dominio da histdria da filosofia, a qual se
juntou a histéria da ciéncia, cresceu desmesuradamente.
Desta mesma vez, descobriam-se aspectos de um passado
decididamente estranho a nossa tradicao filoséfica e que nao
poderiamos sonhar, sob a forma que fosse, em incorporar a
ela. Assim, a histéria da filosofia, ndo somente por seu método,
mas por sua propria matéria, rejeitou qualquer combinacao
com a filosofia atual.

A repulsa da filosofia pelo seu préprio passado nao se
apresenta, todavia, da mesma maneira ao século XVII

racionalista e a nossa época. Para os homens do século XVII,
a histéria da filosofia é a historia dos erros do espirito humano,

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



211

que somente muito tarde chega a descobrir o verdadeiro
método. Um século mais tarde, o século XVII, por sua vez
tornado passado, apareceu ao espirito de Voltaire ou de
Condillac como o século dos sistemas, onde a filosofia, ainda
incapaz de retornar as fontes reais do conhecimento,
substituiu a natureza, que ela ndo sabia interrogar, por uma
construcdo sistematica, isto é, arbitraria.

A situacgdo, para um moderno, ndo é mais tao simples. A
atitude do filésofo moderno em relagdo a histdria parece ser
marcada por uma tensdo perpétua entre o desejo de apoiar-se
sobre o passado e o medo de ver o pensamento filoséfico se
dissipar e desmoronar na erudicéo.

Na medida em que se apoia no passado, deve-se dizer
que sua atitude é do tipo do comentarista que busca no
passado uma verificacdo de seu pensamento presente, ou pelo
menos um ponto de referéncia e uma sugestao. Esta ndo é uma
atitude propriamente histérica, pois ela consiste em escolher,
em eliminar. Distinguimos, no passado, a tradicdo da qual
nosso pensamento parte: esta escolha € justificada por nossa
intencao de nutrir nosso proprio pensamento com a meditacao
daqueles outros. Mas onde hd escolha, ndo ha mais histéria
pura.

E certo, por outro lado, que 0 homem moderno no pode
se contentar com comentdrios a moda antiga. Ele deseja unir
a exatiddo a tradicdo, a critica histdrica a verdade filosdfica,
quer ser objetivo em sua apreciacdo e interpretacdo das
doutrinas.

Ora, ndo ha um conflito entre esta atitude histdrica e o
uso que se pretende fazer do passado? Ndo ha ao mesmo
tempo uma repulsa e uma atracdo em direcdo ao passado,
uma espécie de jogo dialético que nos faz alternar
incessantemente a seu respeito entre a adesdo do partidario e
a imparcialidade do historiador? O testemunho desta dialética

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



212

é a diversidade de interpreta¢cdes de uma mesma doutrina, do
platonismo, por exemplo, ou do aristotelismo: interpretacoes
que devem trazer na mesma filosofia tantas origens de
diferentes linhas de pensamento.

Essa combinacdo é, creio eu, caracteristica de nosso
tempo: o filésofo do passado néo €, a respeito do pensamento
atual, nem o autor a quem se apela para defender uma tese,
nem o personagem cuja doutrina estd como que presa a um
passado sem retorno. Essa atitude em relacdo ao passado
parece, sobretudo para certos historiadores, querer unir os
contraditorios. Ela tem, de fato, por mais que tenha se tornado
habitual ao fildsofo, algo de paradoxal e que precisa ser
explicado.

O que queremos dizer dizendo que um fato é um fato
histérico? Trés coisas: que tem uma data definida no tempo;
que ele nos é conhecido somente pelos vestigios que deixou,
pelos documentos; que tem uma singularidade que o impede
de ser confundido com qualquer outro fato. Nesse sentido, a
Batalha de Marengo é um fato histérico. Mas a filosofia de
Descartes ¢ igualmente um fato histérico: ela tem as suas
datas, é conhecida pelos documentos que sdo as obras, as
correspondéncias, os manuscritos, as relacbes ou as
lembrancas dos contemporaneos; ela tem uma singularidade
que a distingue de qualquer outra. O historiador ¢é
perfeitamente livre, tem até o dever de considerd-lo a titulo
de fato histodrico definido. Assim como, depois de ter criticado
os documentos relativos a batalha de Marengo, procurando as
causas ou condicOes, depois os efeitos, ele procurara, tendo
estabelecido a realidade, a autenticidade e o sentido dos
documentos cartesianos, as causas ou condi¢cdes, depois 0s
efeitos, de seu sistema: ele mostrara qual foi, em sua formacao,
a parte da educacdo de La Fleche, a da matemadtica, a da
campanha contra os libertinos, qual foi a influéncia mais
difusa no espirito de sua época sobre sua busca de um método

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



213

universal, de seu pais sobre seu racionalismo, até mesmo, se
quiser, das condicoes econémicas e sociais do tempo, que lhe
permitiram encontrar uma audiéncia em circulos novos,
completamente diferentes dos “doutos”. Depois ele podera
retracar a histéria de sua influéncia prodigiosa com todas as
suas ramificagbes, suas diminui¢cbes, suas retomadas,
buscando ainda as causas e condi¢oes dessas mudancas.

Em pesquisas dessa ordem, e por mais diferente que seja
a matéria, o historiador do pensamento de Descartes tem
procedimentos idénticos aqueles do historiador da batalha de
Marengo. Mas o efeito desses procedimentos, levados ao
limite, seria o de pregar o pensamento de Descartes em sua
data, na singularidade de seu momento histdrico.
Consequéncia que ndo assusta certos historiadores que, por
assim dizer, levam o relativismo histérico ao extremo absoluto
e que pensam que (ndo somente) Descartes ndo pode ser
imaginado sendo como contemporaneo de Luis XIII, mas
também que seu pensamento nio tem sentido sendo em
relacdo aquela época. Consequéncia que choca o filésofo:
consequéncia que liga o pensamento filoséfico a atualidade
mais estrita, do que resulta que as férmulas filosdficas,
dificilmente pronunciadas, tornam-se obsoletas, e doravante
s6 podem interessar a histéria do homem e ndo mais ao
conhecimento da realidade.

Essa opinido do historiador é a de numeroso publico que
aborda a histéria da filosofia como uma forma de critica
literaria, que ai ndo interessa sendo como aspecto de uma
época. Considera-se a filosofia como uma pseudociéncia que
ndo alcancou o que as verdadeiras ciéncias alcancaram, as
férmulas estaveis e permanentes que sdo como ferramentas
intelectuais que desafiam o tempo. Reduz-se ela ao que tem
de momentaneo, de singular na expressao literaria e no estilo
da prépria ciéncia em uma época dada. Acrescentemos que
esse modo de ver as coisas pode ser encontrado até mesmo

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



214

entre certos filésofos, cujo oportunismo prdtico costeia o
relativismo dos historiadores, com aqueles que querem
intencionalmente construir uma filosofia que seja a expressao
do espirito de uma época e de um momento histérico.

O historiador da filosofia, além disso, ndo faz assim
sendo estender a filosofia um h&abito mental, comum as
criacdoes do século XIX que sdo a histéria das religides e a
etnologia, que, aplicando-se a uma humanidade muito
diferente, no tempo e no espaco, daquela do nosso Ocidente
classico, sdo naturalmente levadas, para absorver um assunto
tdo vasto, a considerar nao o valor de verdade das crencas e
praticas, mas, por assim dizer, seu valor social e histérico, ou
seja, as informacgdes que elas nos dao sobre uma humanidade
muito distante de nés. Este é o habito de destacar de si mesmo
o objeto de sua pesquisa (mesmo quando esse objeto é um
espirito humano), para situa-lo em um ambiente objetivo e
neutro. Ninguém nem sonha em perguntar se é verdadeiro ou
falso que o curso das estacdes ndo pode ser regulado sendo
pela sabia administracdo do Filho do Céu, se é verdadeiro ou
falso que o Atis dos frigios renasce a cada primavera — apenas
procuramos saber o que essas crencas nos dizem sobre aqueles
que as sustentavam. Nada impede de adotar a mesma atitude,
a respeito dos sistemas mais modernos, de buscar
compreendé-los, sem colocar a questdo de sua verdade ou
falsidade.

Se essa atitude, que separa a filosofia de seu passado,
pretende responder ao anseio de objetividade que anima as
ciéncias humanas, no entanto, isso talvez nao passe de uma
ilusdo: cré-se muito facilmente aqui que ser objetivo €

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



215

considerar o assunto de seu estudo como um objeto. Ora, se 0
assunto a ser estudado é uma filosofia, ou seja, um
pensamento concreto e vivo, a objetividade assim
compreendida seria arbitraria, ou melhor, seria inteiramente
impossivel. Essa pretensa objetividade seria, na verdade,
subjetividade, pois ndo se pode compreender um pensamento
sendo o pensando por sua vez, adotando para si mesmo seu
ritmo e suas abordagens: sem o que se pode muito bem chegar
a compreender as férmulas e as relacoes entre essas férmulas,
0 que permite até mesmo falar delas com exatiddo; ndo se
pode mais dizer, entdo, conhecer este pensamento, assim
como nao conhece um jogo de cartas a crianca que distribui e
lanca as cartas, como viu os adultos fazerem. Pode acontecer
que sejamos reduzidos ao estado dessa crianca, a respeito de
pensamentos muito distantes e muito estranhos. E €, portanto,
uma regra de prudéncia, por exemplo, no historiador das
religides ou no etndlogo, ndo ir além da descricao de férmulas,
gestos e ritos — mas o é porque ele ndo pode fazer de outra
forma; e ele ndo deve fazer da necessidade uma virtude,
afirmando que esses gestos e esses ritos sempre foram
desprovidos de pensamento. Este mesmo exemplo traz a tona
uma verdade, que é certamente dbvia, mas que nao deve ser
esquecida, a saber, que o historiador ¢ de um tempo e de um
pais, ou seja, ele também tem uma linguagem, crencas e
hébitos de pensamento que o distanciam psicologicamente ou
o aproximam dos pensamentos que ele estuda. A penetracio
que ele tem deles as vezes € frustrada, as vezes, ao contrario,
é ajudada por essas circunstincias. E, no entanto, claro que
ele nem mesmo sonharia considerar um documento como um
documento humano, se ndo visse um sentido nele e se nio
vislumbrasse a possibilidade, mais ou menos remota, de
assimilar esse significado por seus proprios meios intelectuais.

Mas ha mais: até agora raciocinamos como se uma
doutrina filoséfica fosse um evento que tinha comeco e fim em

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



216

certos momentos do tempo, como a batalha de Marengo, por
exemplo: a batalha de Marengo teve efeitos que se seguiram
a ela, a conquista da Itdlia, o fortalecimento do poder de
Napoledo, etc., assim como o sistema de Descartes, através de
sua influéncia, teve efeitos sobre a formacao filoséfica de
Spinoza ou de Malebranche, etc. Na verdade, ha aqui, entre o
evento histérico e o evento filoséfico, uma semelhanga
completamente iluséria que vem de se confundir o préprio
pensamento filoséfico com simbolos e meios materiais que o
exprimem e sdo mesmo inseparaveis dele: dessa forma, pode-
se marcar um limite preciso para a conclusdo do evento
cartesianismo. Assim, considera-se as divisdes da duracdo
como capazes de fornecer uma espécie de quadro temporal
para o pensamento.

Esta é uma ilusido totalmente natural, mas que falseia
nossa perspectiva sobre o passado. Existem eventos espirituais
que podem ser considerados como terminados, digamos, por
exemplo, a adoracdo das divindades de Eléusis. Por uma
espécie de ficcdo, considera-se assim o pensamento de um
filésofo do passado como terminado, e a duracao que decorreu
desde o seu termo até a época do historiador como uma
duracdo vazia desse pensamento. Para melhor estabelecer
essa ficcdo, reconstrdi-se esse pensamento (e € um processo
muito frequente entre os historiadores) em um sistema
fechado cujas partes se encaixam tdo bem que é impossivel
acrescentar nem subtrair nada. Esta fixacdo do pensamento
concreto e vivo em um sistema, na maior parte das vezes, é
antes obra dos criticos do que dos proprios autores (o
historiador costuma ser mais platénico do que Platdo, mais
cartesiano do que Descartes) — ela permite datar com
seguranca.

Ora, esta interpretacdo do historiador € contraria a
propria intencdo da filosofia da qual se faz a histéria. Ela
consiste: em considerar cada pensamento filos6fico como uma

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



217

conclusdo, enquanto o autor o d4 por uma iniciativa e um
comeco; em fazé-lo voltar, por assim dizer, a face para o
passado, de modo que ele nos apresente sé o obsoleto e o
ultrapassado, enquanto o autor se volta para o porvir; em ver
nele uma resposta para todas as questdes, enquanto
seguidamente é uma pergunta posta para o porvir. Se a
histéria ndo pode incidir sendo sobre realidades acabadas, se
ndo pode haver uma histéria de realidades ainda em processo
de devir, admitamos, se quisermos, que ndo ha histéria da
filosofia, em vez de distorcer a natureza do pensamento
filosofico para tornd-lo um objeto da histéria.

O género de eventos que ocupam o historiador da
filosofia sdo, em certo sentido, eventos passados, mas em um
sentido mais profundo (e este é o que interessa a filosofia)
eventos em vias de se produzir. O platonismo é coisa passada
e resolvida: isto significa que ndo podemos compreender os
didlogos sendo estudando o ambiente histérico no qual foram
escritos: a lingua, os habitos literdrios, o estado de avanco do
conhecimento positivo, os modos de raciocinio, tudo isto, na
sua singularidade, ndo poderia se produzir sendo na Atenas
no século IV antes de nossa era. Mas este é apenas o tempo
exterior ao sistema: ha também o que eu chamaria de tempo
interior: quando o historiador estuda as inumeras influéncias
que atuaram sobre Platdo, tanto as mais distantes como as
mais préximas, a poesia homérica, o folclore, conhecimento
do Egito como os acontecimentos politicos de seu pais ou suas
relacoes com os tiranos sicilianos, ele bem vé, concluido seu
trabalho erudito, que o platonismo nao é feito de partes e
pedacos que ele isolou, mas que é a condensagdo, em um
espirito genial, de uma enorme duracdo que, remontando ao
passado, vai se ramificando e se diluindo quase ao infinito,
mas que, na sua criacdo, recolhe e unifica para depois
projectar-se na riqueza multipla de suas obras. Esta duracao
interior, que condensa tanto de passado, é bem diferente do

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



218

tempo exterior da expressdo. Para que se possa produzir essa
condensacdo espiritual, foi necessario o encontro acidental
das condicOes da vida ateniense no século IV e o nascimento
de Platao naquela época: e € isso e apenas isso que pode ser
datado — mas isso nao € a esséncia do platonismo que é um
certo modo de condensacgéo espiritual. Como Bergson sugeriu,
se Platdo tivesse nascido em outra época, seu pensamento
teria sido o mesmo, embora ele nio tivesse escrito uma linha
do que escreveu. E Brunschvicg pensa que Platdo carecia
apenas do instrumento analitico para inventar a fisica
matematica moderna.

Tais ucronias mostram que o essencial em um
pensamento filoséfico é uma certa estrutura, digamos, se
quiserem, um certo modo de digestdo espiritual,
independente dos alimentos que seu tempo lhe propoe. Essa
estrutura mental que pertence, por acidente, ao passado é€,
entdo, no fundo, intemporal, e é por isso que tem porvir e que
vemos sua influéncia reverberar sem fim apreciavel.

Sem duvida, é preciso admitir que a abstracdo que
consistiu em separar essa estrutura da forma em que ela se
exprime, em querer definir a esséncia do platonismo, “seu
unico pensamento”, por férmulas independentes das obras em
que ele estd expresso, seria uma abstracdo ilegitima: o espirito
e a obra ndo sdo mais um, se bem que sejam realmente dois.
H4, contudo, uma tendéncia continua para essa abstracao
impossivel e € isso o que prova um segundo aspecto daquilo
que chamei de duracéo interna de uma doutrina filosdfica:
esse segundo aspecto € o porvir que toda doutrina traz em si,
que ela anuncia, que ela deseja. Esse porvir é, por exemplo,
todas as retomadas do platonismo, que permitem dizer que a
histéria do platonismo ainda ndo estd completa. Essas
retomadas nunca sdo recomegos: elas préprias sdo criativas,
elas reproduzem a mesma doutrina, mas em uma atmosfera
nova; e em seus progressos e tentativas repetidas, elas tendem

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



219

a tornar efetiva essa operacdo que o historiador ndo tem o
direito de realizar no abstrato, esta separacao da esséncia e do
acidente, que manifesta a fecundidade da mensagem
platénica. E a duracdo externa do platonismo, que se estende
até a nossa época, cujos momentos sdo o neoplatonismo pagao,
cristdo e muculmano, o platonismo da Renascenca com todos
0s seus ecos nos tempos modernos, ndo € sendo o simbolo de
uma duracdo mais profunda que consiste nas condensagoes
espirituais que sdo as doutrinas de Plotino, Santo Agostinho
ou Giordano Bruno: tantas doutrinas que seria vao procurar
compreender por uma pura influéncia externa, onde essa
influéncia externa foi a ocasido, sem duvida indispensavel,
mas ndo decisiva, mas onde a causa real é uma afinidade
interna entre as estruturas mentais, afinidade que, acima do
tempo, acima das circunstancias histéricas que lhe dao sua
forma, religa entre elas os espiritos numa espécie de duracdo
interna e de compenetracdo reciproca.

Nédo é preciso, entdo, que o tempo historico seja
concebido como uma série de eventos separados, um
sucedendo somente ao outro. Se a histdria fosse isso, nao
passaria de um fardo para a filosofia, subjugada por uma
erudicdo indttil: ela certamente tende a esse estado de
decomposicdo e dispersdo na medida em que seu préprio
objeto, a filosofia, se torna mais oportunista, mais estreita,
mais ligada a um ambiente e mais incapaz de deixd-lo. E do
mesmo modo, na medida em que (em qualquer filosofia) ha
elementos inseparaveis das questOes atuais ao tempo do
escritor (os acontecimentos da Sicilia, por exemplo, na politica
de Platdo), a histéria é portanto um puro desdobramento. A
verdade é que cada ideia, cada pensamento filosofico tem uma
espécie de tensdo que lhe € prépria e que o faz transbordar o
tempo de sua expressao, seja como ele recolhe, une e absorve
em si correntes vindo do passado, seja como ele lanca um
apelo ao porvir. Nao podemos pensar a fundo uma grande

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



220

doutrina, como a de Platdo ou a de Descartes, sem ter o
sentimento de que alguma coisa ali termina e que alguma
coisa ali comeca, sem ver que uma doutrina deste género se
esforca por atravessar a duracdo e quase eliminar o tempo: o
fracasso desse esforco se manifesta por uma queda, por um
lado, no sistema fechado que embeleza a doutrina como um
cadaver doravante imutavel, por outro lado, na atualidade e
no oportunismo que a tornam solidaria com a hora que passa.
Seu sucesso € visto em uma forga expansiva que nao € a de
uma tradicdo que imobiliza a doutrina, mas a de um
renascimento e de uma retomada que resiste a mudanca moral,
social e econémica. Mas ndo ha aqui sucesso sem fracasso.
Nao ha renascenca que nao seja fundada em uma tradicdo
mais ou menos surda, ndo ha doutrina que possa ser
integralmente restituida. E se perguntdssemos a um platénico
moderno para responder a esta pergunta: “As Ideias existem?”,
¢ provavel que, como ja fazia Plotino, ele fosse forcado a
atribuir ao termo Ideias um valor bem diferente daquele que
tem ele nos didlogos.

A histéria ndo faz sendo recontar a série desses sucessos
e fracassos. E é isso que explica a dupla atitude, repulsa e
atracdo, do filésofo em relacdo a ela: se ela é historia pura,
isto é, historia de eventos sem outro elo que ndo seja o de
causa e efeito, entdo é apenas a histéria de fracassos do
espirito, e, quaisquer que sejam as conexoes historicas que se
possam discernir entre esses eventos, ela se desfaz, do ponto
de vista intelectual, em fragmentos sem conexao inteligivel.
Mas, se a histéria, assim compreendida, falseia seu proprio
objeto, se o historiador nos torna capazes de entender, sob as
formas histdricas cambiantes, as estruturas mentais essenciais
e, por assim dizer, atemporais e permanentes, cuja reaparicao
no curso do tempo depende muito pouco de circunstancias
variaveis, entdo a histdria se torna um elemento essencial da
pesquisa filoséfica, capaz de nos libertar das tradi¢des que

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



221

imobilizam o pensamento, alertando-nos tanto contra o
relativismo histdérico, que dissolve cada pensamento no
momento em que é expresso, quanto contra a ilusdo de uma
filosofia absoluta e completa que definitivamente cruza os
limites do tempo. Mas o é com a condi¢do de distinguir, no
dado historico, dos planos e dos valores, que ela ndo considera
mesmo a sucessdo dos tempos e a distribuicdo local sendo
como acidentes relativos a essa espécie de unido dos
pensamentos pelo interior que faz que a histéria da filosofia
ndo seja nem uma rapsodia, como parecia a Bayle, nem o
jardim bem tracado de uma dialética, como acreditava Hegel,
mas uma série de apelos que, de longe ou de perto, fazem
vibrar simpaticamente as consciéncias capazes de recebé-los.
E concluirei (de uma forma que corre o risco de parecer
paradoxal) que a histéria, cujo dominio é o temporal, visa
contudo o intemporal e que, através dela, a filosofia procura,
no seu passado, seu eterno presente.

(Submissao: 05/08/24. Aceite: 13/11/25)

Principios: Revista de Filosofia, Natal, v. 32, n. 69, set. - dez. 2025, Natal. ISSN1983-2109



i




