
ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 37 

MEDONHOS SERTÕES, MEDONHOS SARCÓFAGOS: A CATÁBASE EM O 
CABELEIRA 

 
 
Mateus de Novaes Maia * 
mateusnovaes@id.uff.br  
Universidade Federal Fluminense 
_______________________________________ 
 
 
Resumo: Na trama de O Cabeleira (1876), de Franklin Távora, a caracterização das 
personagens está estreitamente atrelada aos espaços aos quais elas se identificam 
dentro da capitania de Pernambuco — o Litoral, a Zona da Mata e o Alto Sertão. Na 
medida em que o romance se encontra no período tido por Cristóvão (1995) como o 
da representação do sertão como “inferno”, este estudo realiza uma leitura do episódio 
da travessia do Cabeleira pelo Alto Sertão, explorando o tema literário da catábase, a 
descida aos infernos. Com essa abordagem, busca-se analisar os contornos espaciais 
na narrativa de Távora sob um novo prisma e compreender de maneira mais 
aprofundada o desenvolvimento do protagonista em função do seu trânsito por esse 
espaço. Conclui-se que a jornada do Cabeleira pelo sertão não reproduz meramente 
a imagética da paisagem sertaneja como infernal, mas serve como um veículo para 
sua transformação pessoal e redenção — um inferno tornado purgatório. Ao conferir 
essa complexidade à representação desse recorte espacial, Távora vai de encontro 
às suas representações tradicionais e matiza a representação dos espaços literários 
associados à região nordestina. Este trabalho foi desenvolvido no âmbito de uma 
pesquisa de mestrado dedicada à análise da construção discursiva da categoria 
sertão na obra de Franklin Távora, com particular destaque ao romance em tela.  
Palavras-chave: Franklin Távora; Espaço e Literatura; sertão; inferno; Literatura 
Brasileira. 
 
 
1 Introdução 

 

A catábase, ou descida aos infernos, foi um tema recorrente na literatura greco-

romana, com exemplos notáveis nas narrativas ligadas a Orfeu, Héracles, Odisseu e 

Enéias. Entretanto, a forma como esse tema foi explorado nessas diferentes 

instâncias imbuiu cada episódio de sentidos profundamente distintos, emprestando 

                                                           
* Possui licenciatura em Geografia (2019) e mestrado em Literatura Brasileira (2022) pela Universidade 
Federal Fluminense (UFF). Atualmente cursa doutorado em Literatura Comparada na mesma 
instituição, com período sanduíche na Universidad de Chile (UChile). Faz parte dos grupos de pesquisa 
"Interferências: literatura, arte e ciências", "Distopia e Contemporaneidade" e do "Núcleo de Estudos 
em Literatura Diaspórica, Cultura e Tradução". 



DOI 10.21680/1983-2435.2025v10n2ID37709                                                                M. N. Maia  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 38 

uma miríade de significações ao descenso infernal e garantindo sua perenidade como 

recurso literário ainda na modernidade. 

O objetivo deste texto é defender o tema da catábase como chave interpretativa 

da travessia do sertão no romance O Cabeleira (1876), de Franklin Távora. Para tal, 

lança-se mão de um aporte teórico que evidencia a caracterização do sertão como 

inferno na historiografia literária brasileira, bem como apresentam-se outras instâncias 

do emprego da catábase como categoria produtiva na interpretação de narrativas 

modernas. 

Esta pesquisa foi realizada no âmbito de uma dissertação de mestrado voltada 

à análise da construção discursiva do sertão na obra de Franklin Távora, com 

particular ênfase n’O Cabeleira (Autor, 2022). Conquanto seja parte de um todo 

integrado, a discussão em torno do emprego analítico da catábase neste romance 

representa uma vereda de investigação autônoma, aprofundada no formato atual.  

A noção de catábase a ser defendida como elemento constituinte na narrativa 

d’O Cabeleira é balizada por uma aproximação com a descida aos infernos na Eneida 

(19 A.E.C.), a ser contrastada com seu par na Odisseia. Como se verá adiante, as 

características específicas dessa passagem oferecem um caminho profícuo para a 

análise do romance de Franklin Távora. 

 

2 O sertão como inferno 
 

O sertão se apresenta como uma categoria central no pensamento social 

brasileiro. A recorrência de sua tematização em obras literárias ao longo de diferentes 

séculos é tanto um atestado dessa expressividade quanto um fator relevante para a 

manutenção desse fato.  

Para Antonio Carlos Robert Moraes, o sertão corresponde a uma “ideologia 

geográfica”, termo cunhado pelo autor para designar projeções discursivas sobre 

determinados recortes espaciais. Ele afirma que: 
 
[...] o sertão não é um lugar, mas uma condição atribuída a variados e 
diferenciados lugares. Trata-se de um símbolo imposto – em certos contextos 
históricos – a determinadas condições locacionais, que acaba por atuar como 
um qualificativo local básico no processo de sua valoração. Enfim, o sertão 
não é uma materialidade da superfície terrestre, mas uma realidade 
simbólica: uma ideologia geográfica. Trata-se de um discurso valorativo 
referente ao espaço, que qualifica os lugares segundo a mentalidade reinante 
e os interesses vigentes neste processo. O objeto empírico desta qualificação 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 39 

varia espacialmente, assim como variam as áreas sobre as quais incide tal 
denominação (Moraes, 2003, p. 2). 
 
 

 Qualificar um espaço como sertão é, portanto, uma forma de se apropriar 

discursivamente desse lugar a partir da difusão de um discurso concebido a fim de 

justificar o exercício de um poder hegemônico sobre esse espaço, o que ajuda a 

explicar a abrangência geográfica e histórica da utilização deste vocábulo, que já 

abarcou dos pampas gaúchos ao coração da selva amazônica, estando hoje 

geralmente relacionado ao polígono das secas nordestino. Esta popularização da 

identificação do sertão como uma metonímia do semiárido nordestino, fenômeno 

relativamente recente em relação ao emprego histórico do termo, remete ao 

surgimento da “literatura das secas”, o tradicional nicho de romances voltados à 

representação das estiagens severas que afligem a população sertaneja, os quais se 

multiplicaram nas últimas décadas do século XIX em função da comoção nacional em 

torno dos efeitos da Grande Seca que se estendeu de 1877 a 1880. 

Fernando Cristóvão (1994) propõe que essa abundância de produções 

literárias que tematizam o sertão a partir da seca configurariam o início de um período 

que se estenderia até as primeiras décadas do século seguinte no qual o discurso 

literário sobre o sertão se daria predominantemente a partir de sua representação 

como um “inferno”. Este período contrastaria com o anterior, que vigorava desde os 

tempos coloniais e se reafirmava particularmente durante o auge do romantismo, 

correspondendo ao da representação do sertão como um “paraíso”, e antecederia 

uma abordagem mais matizada e reflexiva que o autor associa particularmente à obra 

Grande Sertão: veredas (1956), conformando um sertão tomado como um 

“purgatório”. 

No período da predominância de sua representação como inferno, o sertão se 

apresenta como um meio corrompedor dos homens em função de seus flagelos 

naturais e consequente pobreza material. Ele seria um duplo distorcido do Brasil dos 

centros litorâneos. 

A publicação do romance O Cabeleira (1876), antecede em um ano os eventos 

que deflagraram esse novo paradigma literário na representação do sertão. 

Entretanto, o livro de Franklin Távora não só apresenta uma construção discursiva 

sobre o sertão análoga àquela que Cristóvão identifica como sendo a do período de 



DOI 10.21680/1983-2435.2025v10n2ID37709                                                                M. N. Maia  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 40 

representação desse espaço como inferno, mas o faz a partir da ambientação da 

trama em um Pernambuco assolado pelos efeitos da seca.  

A despeito disso, em determinados momentos do romance o sertão não parece 

restrito a essa feição, com determinadas passagens sugerindo uma coexistência 

pacífica do homem com uma natureza luxuriante que estaria mais próxima de sua 

representação como paraíso. Da mesma forma, na altura do romance em que o 

protagonista transpõe o sertão-inferno, aquele efetivamente hostil e flagelado pela 

seca, ocorre um processo que parece configurar uma superação, também, da 

condição infernal daquele espaço, que passa a se caracterizar como algo mais 

identificado com o que Cristóvão dispõe como sendo um sertão como purgatório. 

A coexistência simultânea dessas categorias discursivas a princípio 

inconciliáveis n’O Cabeleira não nos parece desqualificar a formulação de Cristóvão 

por si só, caracterizando antes um desafio à ideia de que ela possa se impor como 

uma generalização totalizante. O próprio autor, no desenvolvimento de suas ideias, 

ressalta o quanto essa divisão estritamente periodista não se sustenta como um 

absoluto, destacando a título de exemplo excertos d’Os Sertões (1902) de Euclides 

da Cunha, obra que cristaliza o entendimento do sertão como inferno, em que o autor 

descreve cenas paradisíacas em sua caracterização da paisagem sertaneja, valendo-

se inclusive do adjetivo em questão para fazê-lo (Cunha, 2019, p. 114). 

O Cabeleira de Távora é referido no texto do pesquisador português como uma 

das obras inauguradoras desse período de representação do sertão como 

predominantemente infernal, mas o tratamento dado a esse espaço no romance em 

sua interrelação com o desenvolvimento da narrativa parece sugerir que ele 

transcende essa caracterização como meramente “infernal”. Assim, partindo do 

questionamento da validez destes conceitos não como chaves de leitura, mas 

enquanto categorias engessadas, procurou-se estabelecer um diálogo com Cristóvão 

a partir da subversão que o próprio romance faz de suas ideias. 

 
3 A tragédia do Norte brasileiro 
 
 O Cabeleira constitui um marco importante nas letras brasileiras. Ele é 

considerado a primeira manifestação de uma literatura propriamente regionalista no 

país, no sentido de uma obra que enfatizasse “os elementos diferenciais que 

caracterizariam uma região em oposição às demais ou à totalidade nacional” e “uma 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 41 

consciência orgulhosa dos valores locais e um desejo de vê-los afirmados, 

reconhecidos, no plano nacional” (Almeida, 1981, p. 47). 

Mais do que isso, O Cabeleira é corresponde à deflagração do projeto político-

literário de Franklin Távora, a “Literatura do Norte”, com o qual o autor pretendia reunir 

obras que celebrassem os costumes e tradições das províncias setentrionais do país 

como uma forma de fazer frente à sua marginalização política, econômica e cultural 

por parte da coroa imperial. Seu caráter intrinsicamente político é ressaltado no 

prefácio desse romance, verdadeira carta-manifesto da Literatura do Norte, cujo 

conteúdo aponta para uma crítica da historiografia oficial do Império — unitarista e 

centralizada na continuidade do poder entre a metrópole lusitana e a capital imperial 

brasileira —, e um esforço de valorização de episódios marcantes da formação social 

da região que viria a corresponder ao Nordeste brasileiro — antigo polo de 

concentração do poder político e econômico do país no período colonial, mas cujo 

prestígio já fora perdido nos tempos de Távora — através do resgate da memória 

popular de seu povo. 

Essas disputas em torno da formulação de discursos históricos nacionais 

derivam da preponderância que a consciência histórica assume no século XIX, 

sobretudo, de acordo com Jacó Guinsburg, em função do Romantismo em sua 

manifestação como fato histórico para além de uma configuração estilística nas artes, 

como evento sociocultural (Guinsburg, 2013, p. 14). A crescente laicização do 

pensamento e a centralidade que o indivíduo assume desde o século anterior, dito o 

das Luzes, se cristalizam de forma que “[o] discurso histórico sofre mudança 

revolucionária. Deixa de ser meramente descritivo e repetitivo, para se tornar 

basicamente tanto interpretativo quanto formativo, genético. É a história que produz a 

civilização. Mas não a História, e sim as histórias” (Guinsburg, 2013, p. 15). 

Há, assim, uma ruptura na estrutura do pensamento da época que, se não se 

restringe ao meio artístico, é nele expressa de maneira contundente. O autor 

prossegue: 
 
[O] Romantismo, na sua propensão historicizante, aglutina as sociedades em 
mundos, comunidades, nações, raças, que têm antes culturas do que 
civilizações, que secretam uma individualidade peculiar, uma identidade, não 
de cada indivíduo, mas do grupo específico, diferenciado de quaisquer outros 
(Guinsburg, 2013, p. 15). 
 
 



DOI 10.21680/1983-2435.2025v10n2ID37709                                                                M. N. Maia  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 42 

Nesse contexto, a elaboração de mitos nacionais que distingam uma sociedade 

das demais é um processo para o qual tanto a pesquisa historiográfica quanto a 

produção literária contribuem enormemente, em um movimento no qual “[o]s deuses 

por direito próprio estavam substituídos por semideuses ou simples heróis, 

autóctones, talvez, mas sem dúvida cruzando o telúrico e o celestial” (Guinsburg, 

2013, p. 19). Assim, “tinha-se agora uma espécie de nova mitopoética histórica, 

défroqueé, rica pela variedade e colorido nacionais de suas epopeias coletivas e de 

seus heróis culturais” (Guinsburg, 2013, p. 19), posta em marcha no Brasil, sobretudo, 

pelo Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro e pelo romantismo indianista. 

Para Távora, seriam sua “natureza magnificente e primorosa”, sua “história tão 

rica de feitos heroicos” e seus “usos, tradições e poesia popular” (Távora, 1876, p. 12) 

que caracterizariam a superioridade relativa da Literatura do Norte frente à dita 

“Literatura do Sul” no que tange à sua representatividade de uma cultura propriamente 

brasileira. Esse é justamente o caso do Cabeleira, figura histórica que aterrorizou as 

províncias atlânticas do norte do Brasil no século XVIII em sua carreira de crimes e, 

condenado à morte, foi alçado à categoria de mito popular pela sua demonstração de 

arrependimento diante dos próprios atos. 

Se o prefácio prefigura muitos dos tópicos centrais do romance, o primeiro 

capítulo d’O Cabeleira os expõe exemplarmente, o que leva Cristina Betioli Ribeiro a 

afirmar que “[o] primeiro capítulo [...] se poderia chamar, retoricamente, de exórdio do 

romance” (Ribeiro, 2008, p. 110). Logo nas primeiras linhas já salta aos olhos a 

execução de seu objetivo confesso, a exaltação da história de Pernambuco, a qual 

“offerece-nos exemplos de heroismo e grandeza moral que podem figurar nos fastos 

dos maiores povos da antiguidade sem desdoural-os [sic]”, ao que complementa não 

serem “estes os unicos exemplos que despertam nossa attenção sempre que 

estudamos o passado desta illustre província [sic]”, o “berço tradicional da liberdade 

brasileira” (Távora, 1876, p. 15), tal como defendido pelo autor.  

Em função disso, a reconstituição dos fatos que compõem a narrativa, que se 

propõe um romance histórico, se alicerça “[n]a tradição oral, [n]os versos dos 

trovadores e [em] algumas linhas da historia que trouxeram seu nome aos nossos dias 

envolto em uma grande lição [sic]” (Távora, 1876, p. 16). O tratamento que Távora dá 

às fontes da tradição popular, alçando-as ao patamar dos documentos históricos a 

que também remeteu em sua pesquisa, é característico da verve folclorista que o autor 

cultivava, e sublinha como ele assume o caráter pedagógico — diga-se, moralizante 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 43 

— das cantigas centradas no Cabeleira, que contam a história de um bom menino 

transviado por uma má educação, a fim de derivar paralelos com questões políticas e 

filosóficas prementes em seus próprios dias, como a influência do meio sobre o 

homem, a questão da pena de morte, a manutenção estrutural da pobreza e a 

responsabilização do Estado pela educação da população.  

Dessa forma, a história deste “[...] como Cid, ou Robin-Hood pernambucano” 

(Távora, 1876, p. 16) tem seu valor atrelado antes à sua imagem como contraexemplo 

ou pela sua derradeira contrição no fim da vida do que por uma identificação popular 

de que tenha gozado em função dos atos moralmente ambíguos que o celebrizaram. 

Assim, nestas páginas, ele narra a história de um daqueles que ele considera serem 
 
[...] vultos infelizes, em quem hoje veneraríamos talvez modelos de altas e 
varonis virtudes, si certas circumstancias de tempo e lugar, que decidem dos 
destinos das naçoes e ate da humanidade, nao pudessem desnaturar os 
homens, tornando-os acoites das gerações coevas e algozes de si mesmos. 
Entra neste numero o protagonista da presente narrativa, o qual se celebrizou 
na carreira do crime, menos por maldade natural, do que pela crassa 
ignorancia que em seu tempo agrilhoava os bons instinctos e deixava soltas 
as paixoes cannibaes [sic] (Távora, 1876, p. 16). 
 
 

É interessante, portanto, pensar no tratamento que Távora dá à figura do 

Cabeleira, como um homem cuja potência excepcional foi transviada pelas 

circunstâncias, em paralelo ao seu posicionamento em relação ao Norte e sua 

decadência relativa ao seu glorioso passado. A despeito de seu valor inerente, ambos 

teriam sido condenados pela conjuntura na qual foram inseridos, mas seriam 

redimidos aos olhos da história pela arte — fosse em sua consagração pelos versos 

da musa popular ou pela pena de Távora. 

 
4 A travessia infernal de José Gomes 
 

A narrativa acompanha a carreira de crimes do proto-cangaceiro José Gomes, 

alcunhado Cabeleira, sua busca pela redenção e seu fim pelas mãos da justiça 

pernambucana. Ambientada na então província de Pernambuco, a ação transcorre 

sobretudo durante o ano de 1776, situando-a cem anos antes de sua publicação e à 

ocasião de uma das secas mais severas que havia assolado a região até então, a de 

1776 a 1778.  

A seca sobreveio após uma devastadora epidemia de varíola e coincidiu com a 

conscrição dos homens sadios pelas tropas destinadas a lutarem na fronteira 



DOI 10.21680/1983-2435.2025v10n2ID37709                                                                M. N. Maia  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 44 

meridional do país, configurando um “tríplice flagelo” (Távora, 1876, p. 179) ao qual 

se somou o consequente recrudescimento das atividades do temido bando de 

malfeitores do Cabeleira. “A’ guerra seguiu-se a peste, e a peste a fome [sic]”, (Távora, 

1876, p. 179). 

Nesse cenário de hecatombe, em que cada flagelo encontra paralelo com um 

cavaleiro do apocalipse e o Cabeleira faz as vezes da Morte, o protagonista reencontra 

uma figura que o faz questionar a vida de crimes que leva, sua amada Luizinha, 

menina com quem compartilhou seus anos de infância e com quem jurou se casar 

antes de cometer os atos brutais que o tornariam célebre nos anos seguintes. Ele se 

vê dividido ao longo do livro entre os vícios adquiridos durante uma existência 

dedicada exclusivamente à violência e a promessa de redenção e retorno à sua 

inocência perdida corporificada na menina, vindo a romper com seus companheiros 

de crime e fugindo com Luizinha no meio da história. 

É na fuga dos dois amantes que se encerra o ponto de interesse da presente 

análise. Isto se dá em função de uma certa articulação que se verifica entre o espaço 

narrativo e a caracterização das personagens na trama, o que resulta em uma 

espacialidade literária bem definida em três topos distintos.   

O primeiro topo é o litoral, território sobre o qual se exerce a autoridade estatal 

e que perfaz aquela porção do espaço associada estreitamente às categorias de 

ordem e civilização, representada na trama pela precariamente urbanizada Recife do 

século XVIII. O segundo é o campo, espaço rural margeado pela zona da mata, onde 

o contato humano com uma natureza domesticada dá a tônica da relação espacial, de 

forma que esse espaço se apresenta quase como uma transição entre o primeiro e o 

terceiro. 

Por último, o sertão é o espaço da exceção, da mata fechada, onde a lei do 

mais forte é exercida em função da inacessibilidade dessas paragens remotas que se 

ocultam em meio a uma natureza desabrida e inclemente à jurisdição da justiça dos 

homens. É nessa circunscrição que o Cabeleira e seu bando se estabelecem, 

marginalizados do convívio em sociedade. 

Uma vez que lhes é negado o acesso aos demais espaços, os bandidos 

exercem sua presença nestes pela força, transitando por eles tão somente em 

incursões sanguinárias em busca de bens a serem espoliados. É assim que o 

Cabeleira volta a travar contato com Luizinha, expoente máximo na narrativa de uma 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 45 

sociabilidade rural tradicional e vinculada a um convívio harmonioso com a natureza, 

após anos de separação.  

Eles se reencontram já adultos quando Luizinha se põe a pegar água em um 

braço de rio na fronteira entre sua povoação e a mata fechada e é abordada pelo 

cangaceiro que sai do abrigo das árvores e a aborda de maneira violenta antes de a 

reconhecer. É notável, já nesse momento, a presença do rio, elo constante entre os 

diferentes topos da narrativa e recurso sempre acionado à ocasião da travessia das 

personagens entre um espaço e o outro. 

Confrontado com o reflexo inverso de si representado pela outra, o protagonista 

resolve por abandonar seus modos violentos em favor da postura pacífica apregoada 

por Luizinha e embrenhar-se com sua amada no sertão profundo. Agindo assim, 

supunha internar-se “[...] d’onde era impossivel desentranhal-o por serem então, como 

são ainda hoje, quasi de todo desconhecidos esses medonhos sertões [sic]” (Távora, 

1876, p. 216). 

Sua intenção era fugir para além dos domínios de todos os homens, fossem 

eles agentes da ordem estabelecida ou do crime organizado do qual fizera parte. A 

presunção era tal que: 
 
Parecia-lhe que ninguem, nem a justiça dos homens nem a de Deus, na qual 
desde os mais verdes annos o tinham ensinado a não acreditar, teriam poder 
para arrancal-o desse sombrios e protectores esconderijos, dessas grutas 
insondaveis, perpetuamente abertas ás onças e a elle, perpetuamente 
fechadas ao restante dos animaes e dos homens que não se animavam a 
transpor-lhes o escuro limiar com receio de ficarem sepultados para sempre 
em tão medonhos sarcophagos [sic] (Távora, 1876, p. 217-218). 
 
 

Este sertão “medonho” e “sarcófago” em questão corresponde a uma porção 

de terra interiorana de uma continentalidade muito mais profunda, àquela 

efetivamente calcinada pela seca — o Alto Sertão, tal como caracterizado por Távora, 

o “pleno deserto” (Távora, 1976, p. 218). Na travessia ao interior dessa terra, o 

Cabeleira guiava-se pelo leito do rio Tapecurá, transpondo mais uma vez um recorte 

espacial bem delimitado por uma via fluvial. 

Nesta ocasião, o rio opera em dois sentidos diversos e complementares: tanto 

como ponte entre dois topos distintos, o sertão e o alto sertão, quanto como um 

paralelo ao rio Estige, que separava a terra dos mortos da dos vivos na antiguidade 

clássica, uma vez que o Cabeleira chegava a um sertão diverso daquele em que 

circulara até então, um que se apresentava diante de si como um “sarcófago”. Se os 



DOI 10.21680/1983-2435.2025v10n2ID37709                                                                M. N. Maia  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 46 

efeitos da estiagem já se faziam sentir do litoral à zona da mata pernambucana, ali a 

paisagem fora transfigurada a ponto de tornar-se inabitável. 

Ao menos assim ela o era para o agora transfigurado Cabeleira. Em sua fuga, 

eles se deparam com uma roça que viceja em meio à ruína e a qual o Cabeleira 

tensiona assaltar, mas Luizinha veta a tomada do alimento alheio pela força, o que faz 

o bandido questionar a sensatez de seus votos recém-contraídos de mansidão.  

Igualmente incapaz de reproduzir tal prodígio pela sua inabilidade de trabalhar 

a terra, resultado de sua criação voltada à espoliação, Cabeleira se vê impossibilitado 

de subsistir nesse espaço que antes lhe parecia seu por excelência. Sem meios para 

garantirem seu sustento nesse meio hostil, o protagonista e Luizinha percorrem a 

esmo o deserto agreste. 

São nessas condições que as personagens se encontram ao se depararem 

com uma cruz à beira da estrada que Cabeleira reconhece como o túmulo de um 

mercador assassinado tempos atrás por ele próprio em um assalto. Estando então, 

como disposto pelo autor, “[s]uperexcitado pela falta de alimentação, pelo cansaço da 

jornada, pelo calor do dia, pelas recordações que o affligiam de envolta com o remorso 

incipiente [sic]” (Távora, 1876, p. 238), o protagonista vê aparecer diante de si o 

espectro do morto, o que o faz confrontar definitivamente a natureza criminosa de seu 

caráter e arrepender-se de seus atos, levando-o a prostrar-se diante da cruz e 

renunciar, enfim, à violência que guiou seus atos por toda a vida.  

É este evento que encima o que parece configurar a passagem da 

representação do sertão como “inferno” àquela mais associada ao “purgatório”, uma 

vez que a travessia do Alto Sertão como um todo, esse sertão tornado verdadeiro 

inferno calcinado pela seca, suscita uma transformação profunda no âmago do 

Cabeleira. A resolução da tensão que se revelou ao protagonista através desse 

périplo, entre os vícios de sua vida pregressa e a promessa de redenção pelo exemplo 

de Luizinha, se dá pela via da contrição. 

A revolução interna que se opera no Cabeleira só foi tornada possível diante 

de sua impossibilidade de subsistir naquele espaço tanto pelo emprego da força 

quanto pela transformação do espaço pelo trabalho. Assim, esse impasse, e 

consequentemente sua superação, tem sua raiz justamente na ressignificação da 

relação do Cabeleira com esse recorte espacial imposta pela sua travessia nas 

condições dispostas pela influência de Luizinha, as quais, enfim, triunfam sobre o 

protagonista.  



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 47 

Essa jornada de transformação alimentada por um processo de autorreflexão e 

descobrimento, além de corresponder aos paradigmas dispostos por Cristóvão para a 

composição de um sertão apresentado como “purgatório”, também se associa à uma 

tradição literária mais avoenga — a catábase. Na definição de Fernandes, a catábase 

trata da descida de um herói aos infernos em busca de redenção ou conhecimentos 

de outra maneira ocultos sobre o futuro, o mundo ou si próprio, resultando no 

engrandecimento do herói face às adversidades que ele encontra no caminho 

(Fernandes, 1993).  

Exemplos célebres são as jornadas pelo submundo de Orfeu, Héracles, 

Odisseu e Eneias, cada qual empreendendo essa viagem com fins distintos. As 

descidas infernais de Odisseu e Eneias são as que encontram maior símile com a 

travessia do sertão realizada pelo Cabeleira. 

As cenas em questão descritas no romance de Franklin Távora não 

compreendem, por suposto, uma descida literal aos infernos tal qual aquelas 

protagonizadas pelas figuras clássicas aludidas anteriormente. Pelo contrário, o 

movimento em direção ao interior do país configura geograficamente, a rigor, uma 

subida, ou uma anábase, um deslocamento que usualmente se refere ao avanço de 

tropas continente adentro, no jargão coetâneo desses textos clássicos (Fernandes, 

1993, p. 347).  

A despeito desse descompasso aparentemente fundamental, a jornada do 

Cabeleira não deixa de guardar paralelos com essas narrativas no plano simbólico, 

ao que concorrem as formulações da pesquisadora Rachel Falconer (2001) sobre a 

dimensão eminentemente alegórica dessas viagens catabáticas. Em seu esforço pelo 

emprego do tema da catábase no entendimento do conjunto da obra do autor Salman 

Rushdie, a autora escreve que: 
 
Na descida ao submundo, o protagonista é forçado para fora de uma via de 
desenvolvimento histórica e cronológica e descende rumo a um mundo 
temporalmente suspenso. [...] Após uma série de testes físicos e espirituais, 
[...] alcança o ponto mais profundo de sua jornada. Aqui, no que pode ser tido 
como o “ponto zero” ou “de conversão” da jornada, o herói confronta o mal 
supremo ou a face de Deus, ou os dois1 (Falconer, 2001, p. 470, tradução 
nossa). 
 

                                                           
1 No original: “In the descent to the underworld, the protagonist is forced out of a historical, chronological 
path of development and driven downward into a temporally arrested world. […] After a series of spiritual 
and physical tests, […] reaches the lowest point of his journey. Here, at what might be termed the 
journey’s ‘conversion’ or ‘zero point,’ the hero confronts either the ultimate evil, or the face of God, or 
both”. 



DOI 10.21680/1983-2435.2025v10n2ID37709                                                                M. N. Maia  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 48 

Sobre a possibilidade de uma jornada catabática que prescinda de um 

deslocamento espacial necessariamente descendente rumo a um plano de existência 

místico, Falconer defende que quaisquer deslocamentos em um plano ficcional que 

operem um processo tal qual o descrito, ao menos metaforicamente, “[...] implica[m] 

uma conversão ou uma transformação a partir de um eixo vertical de valor2” (Falconer, 

2001, p. 472, tradução nossa). Dessa forma, emerge a possibilidade de entendimento 

do tema da catábase a partir de sua dimensão metafórica. 

Em um trabalho que dialoga com essa leitura de Falconer, o pesquisador 

dinamarquês Bent Sørensen procura sintetizar esse entendimento menos atrelado a 

uma descida aos infernos literal do que à dimensão subjetiva da experiência esboçado 

pela autora através da categoria de “catábase horizontal” (Sørensen, 2005). Ele o faz 

com o intuito de aplicar esse conceito à trama do romance Blood Meridian (1985), de 

Cormac McCarthy. 

Assim, é justamente a essa “catábase horizontal” que se recorre para 

compreender a interrelação entre o espaço narrativo d’O Cabeleira, o deslocamento 

do protagonista pelos diferentes espaços que compõem a trama e a transformação de 

seu caráter. A apresentação que o próprio autor do romance faz à guisa de introdução 

da personagem, caracterizando-a como um herói antes pelo caráter extraordinário de 

seus feitos do que pela dimensão benéfica ou edificante destes (Távora, 1876, p. 16), 

o aproxima da noção de um herói tal como aqueles dos textos da antiguidade greco-

romana em detrimento do protótipo heroico moderno, o que autoriza ainda mais essa 

leitura da obra ancorada na atualização de um tema literário clássico.  

Recuperando a já referida aproximação feita por Távora nas primeiras páginas 

do romance entre o Cabeleira e outras históricas figuras de moralidade dúbia, 

nomeadamente El Cid e Robin Hood, o protagonista homônimo de seu romance 

aparece como um “herói-bandido”, nos termos de Cristina Betioli Ribeiro, cuja “[...] 

carreira do crime [...] funciona como um caminho tortuoso para o destaque e o 

reconhecimento público” (Ribeiro, 2008, p. 119). É também sob este prisma que Ana 

Márcia Alves Siqueira estuda a constituição heroica do Cabeleira em sua tese de 

doutoramento (Siqueira, 2007).  

O que diferencia a leitura de Ribeiro é que ela defende que o Cabeleira se 

aproxima antes dos “antigos heróis gregos” do que dos exemplos de “ladrões nobres” 

                                                           
2 No original: “[...] entails a translation or transformation on a vertical axis of value”. 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 49 

históricos aos quais Távora compara seu protagonista, justamente por não ser movido 

por “causas nobres” como estes, sendo na verdade, a exemplo dos heróis gregos “[...] 

mais identificado com os ímpetos demolidores do que com o senso de virtude e justiça” 

(Ribeiro, 2008, p. 121). Dessa forma, ela propõe que, numa leitura do romance que o 

tomasse em paralelo aos modelos clássicos, “[...] o momento [de transfiguração moral 

do Cabeleira] poderia ser comparado ao do ‘reconhecimento’ e da ‘peripécia’, 

elementos trágicos que desencadeiam mudança de fortuna no percurso do herói” 

(Ribeiro, 2008, p. 120). 

Em relação aos paralelos do percurso catabático do herói tavoreano com os de 

seus precedentes greco-romanos, destaca-se o intercurso de Eneias e Odisseu pelo 

submundo em busca de respostas a seus dilemas terrenos. Eneias, procurando visões 

de um futuro que justificassem os suplícios aos quais ele e seu povo se submeteram 

para cumprir os desígnios de seus deuses, assim como meios de reafirmar a validade 

de sua posição como representante dos seus para si mesmo, desce aos infernos, 

Enquanto Eneias efetivamente desce aos infernos, desfraldando sua geografia 

tétrica e resolvendo seu conflito interno sobre sua identidade como herói do povo 

troiano no processo, Odisseu não penetra as profundezas infernais, realizando tão 

somente uma néquia, ritual necromante de invocação de uma alma penada, a fim de 

questionar o fantasma do adivinho Tirésias sobre os rumos a tomar sobre seu futuro, 

ainda que o faça no âmago da terra em um espaço que corresponderia às portas do 

inferno. 

A esses precedentes, a experiência catabática do Cabeleira se assemelha no 

sentido transformador que o encontro com o fantasma tem sobre o herói e a resolução 

final de seu conflito interno que a experiência proporciona. É conversando com o 

fantasma de Tirésias que Odisseu encontra clareza para prosseguir sua jornada, tal 

como se dá no caso do Cabeleira com seu intercurso com o fantasma do mercador. 

Entretanto, a experiência do protagonista do romance surpassa esse encontro, 

que apenas encima sua travessia do sertão, e que se alia a essa néquia sertaneja 

para surtir um efeito similar, se não mais profundo, sobre José Gomes. O resultado 

dessa provação talvez seja mais próximo daquele resultante da efetiva viagem ao 

inferno protagonizada por Eneias, a qual organizou os sentimentos conflituosos do 

herói troiano e reafirmou o próprio sentido de sua vida, permitindo que ele cumprisse 

a sua incumbência heroica. 



DOI 10.21680/1983-2435.2025v10n2ID37709                                                                M. N. Maia  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 50 

É assim que a penetração do sertão feita pelo protagonista, sobretudo a partir 

de seu desfecho, equivale na narrativa a uma viagem ao inferno, no que pese sua 

dimensão estritamente metafórica, posto que “horizontal”. Uma vez que é a sua 

jornada às profundezas desse sertão infernal que fatalmente define a sua mudança 

de caráter, dispõe-se assim a dimensão espacial de sua metamorfose íntima. 

A despeito de a essa altura da narrativa o conteúdo simbólico do sertão ter 

transcendido da esfera de uma representação “infernal” para a de um “purgatório”, a 

concretude da realidade de uma paisagem afligida por uma seca histórica ainda se 

afirma na narrativa. É assim que Luizinha morre em meio ao sertão do fogo inclemente 

e o Cabeleira se vê forçado a traçar o caminho inverso de sua fuga dos homens, 

fugindo, desta vez, de uma natureza sobre a qual ele não tem qualquer agência em 

função de sua nova condição beata.  

Ele é eventualmente capturado pelas autoridades e julgado como criminoso a 

despeito de sua recém adquirida docilidade e seu aflorado senso de arrependimento. 

Inocente aos olhos do povo mesmo que culpado aos da lei, o Cabeleira é enforcado 

em praça pública, fato que encerra a existência do homem, mas imortaliza a figura 

folclórica que ecoará na memória popular através dos séculos até ser plasmada como 

foi pela pena de Franklin Távora. 
 
5 Considerações Finais 
 

Há uma certa circularidade na opção que se fez pelo arcabouço teórico que 

sustenta esta proposta de leitura da travessia do sertão tavoreano pelo prisma da 

experiência catabática. A formulação de Cristóvão sobre os três paradigmas na 

representação do sertão é, confessamente, inspirada na imagem tripartida do além-

túmulo imaginada por Dante Alighieri em sua Divina Comédia (Cristóvão, 1994, p. 45).  

O poeta italiano, por sua vez, ecoa com seus nove círculos do Inferno a 

geografia fantástica do Tártaro percorrido por Eneias. Não só isso, mas é justamente 

o autor da Eneida quem guia Dante em sua viagem tétrica nas páginas do poema. 

É essa manifestação clássica do tropo literário do homo viator, aquele em 

permanente peregrinação e consequente transformação — tal como apresentada na 

poesia dantesca —, que caracteriza a experiência do sertão que Cristóvão reserva 

para Grande Sertão: veredas, mas que, aqui, procure-se alargar para abarcar, em 

alguma medida, O Cabeleira. Nessa subversão metafórica do sertão como 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 51 

estritamente um locus horribilis, busca-se justamente reforçar o caráter transformador 

que a descida aos infernos encerra em si através da identificação de seus preceitos 

fundamentais a nível simbólico, os quais independem da matéria fantástica que uma 

jornada infernal clássica compreende. 

Assim, entendendo na jornada do Cabeleira pelo sertão a realização de uma 

“catábase horizontal”, reconhece-se o caráter subjetivamente transformador da 

experiência da personagem em conformidade com a indissociabilidade entre o 

desenvolvimento da narrativa e a dimensão espacial da trama. Ademais, a dimensão 

subjetiva da apreensão desse espaço pela personagem está em certa medida contida 

nas ideias de Moraes em sua caracterização do que constituiria o sertão a nível 

discursivo, sendo essa carga simbólica aquela que se refere à sua condição infernal 

no que concerne ao romance. 

A subjetivação desse espaço se dá a partir de uma experiência que transcende 

sua caracterização como inferno, mas não implica na superação efetiva dessa 

condição no plano narrativo, antes concorrendo para alargar as possibilidades de 

leitura do espaço literário descrito. Isso é expresso exemplarmente na máxima “A 

mente é em si mesma o seu lugar;/ Faz do inferno Céu, faz do Céu inferno” (Milton, 

2008, p. 53,55, v. 254-255), entoada em desafio no Paraíso Perdido (1667), de John 

Milton, por um Lúcifer recém decaído que se recusa a aceitar o caráter 

monoliticamente negativo de sua prisão infernal, dispondo-se a subverter a lógica de 

sua condição pela superação dos construtos discursivos predispostos sobre ela. 

Assim também o faz, em proporções menos épicas, o Cabeleira. Fadado a 

transpor o inferno da seca sertaneja, compartilhado pelas demais personagens e 

plasmado indelevelmente em sua faceta infernal pela literatura de então, ele supera 

seu inferno particular em uma jornada íntima de transformação no seio dessa terra 

calcinada. 

 

DREADFUL SERTÕES, DREADFUL SARCOPHAGI: KATABASIS IN O 
CABELEIRA 

 
Abstract: In the plot of O Cabeleira (1876) by Franklin Távora, the characterization of 
the characters is closely tied to the spaces they identify with within the captaincy of 
Pernambuco — the Coast, the Zona da Mata, and the Alto Sertão. As the novel is set 
in the period described by Cristóvão (1995) as the one where the sertão is represented 
as “hell,” this study offers a reading of the episode of Cabeleira’s crossing through the 



DOI 10.21680/1983-2435.2025v10n2ID37709                                                                M. N. Maia  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 52 

High Sertão, exploring the literary theme of katabasis, the descent into hell. This 
approach aims to analyze the spatial contours in Távora's narrative from a new 
perspective and to gain a deeper understanding of the protagonist’s development in 
relation to his movement through this space. The study concludes that Cabeleira’s 
journey through the sertão not only mirrors the imagery of the sertão landscape as 
infernal but also serves as a vehicle for his personal transformation and redemption — 
a hell turned purgatory. By imparting this complexity to the representation of this spatial 
cutout, Távora challenges traditional representations and nuances the depiction of 
literary spaces associated with the northeastern region. 
Keywords: Franklin Távora; Space and Literature; sertão; hell; Brazilian Literature.  
 
 
Referências 
 
ALMEIDA, J. M. G. A Tradição Regionalista no Romance Brasileiro. Rio de Janeiro: 
Achiamé, 1981. 
 
CRISTÓVÃO, F. A transfiguração da realidade sertaneja e a sua passagem a mito 
(A Divina Comédia do Sertão). Revista USP, São Paulo, n. 20, p. 42-53, 1994.  
 
CUNHA, E. Os Sertões. São Paulo: Ubu Editora/Edições SESC, 2019. 
 
FALCONER, R. Bouncing Down to the Underworld: classical katabasis in the ground 
beneath her feet. Twentieth Century Literature, Durham, v. 47, n. 4, p. 467-509, 
2001. 
 
FERNANDES, R. M. R. Catábase ou Descida aos Infernos: alguns exemplos 
literários. Humanitas, Lisboa v. 45, p. 347-359, 1993. 
 
GUINSBURG, J. Romantismo, Historicismo e História. In: GUINSBURG, J. (Org.). O 
Romantismo. São Paulo: Perspectiva, 2002. p. 13-31. 
 
MAIA, M. N. Um certo caráter geográfico: a construção discursiva do sertão em O 
Cabeleira, de Franklin Távora. 2022. 118 f. Dissertação (Mestrado em Estudos 
Literários) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2022. 
 
MILTON, J. Paraíso Perdido. São Paulo: Editora 34, 2018. 
 
MORAES, A. C. R. O Sertão: um “outro” geográfico. Terra Brasilis, Rio de Janeiro, n. 
5, p. 11-23, 2003. 
 
RIBEIRO, C. B. Um Norte para o Romance Brasileiro: Franklin Távora entre os 
primeiros folcloristas. Tese (Doutorado). Instituto de Estudos de Linguagem da 
Universidade Estadual de Campinas, 2008. 
 
SIQUEIRA, A. M. A. O Cabeleira entre a tradição e o cientificismo: a construção do 
herói sertanejo e o projeto educacional de Franklin Távora. Tese (Doutorado). 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, 
2007. 
 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435 

Odisseia, Natal, RN, v. 10, n. 2, p. 37~53, jul.~dez. 2025 53 

SØRENSEN, B. Katabasis. In: Cormac McCarthy’s Blood Meridian. Orbis Litterarum, 
Copenhagen, v. 60, n. 1, p. 16-25, 2015. 
 
TÁVORA, F. O Cabeleira. 1. ed.  Rio de Janeiro: Typographia Nacional, 1876. 
 

 

 

 
  Recebido em 17/09/2024 

Aceito em 08/10/2025 

Publicado em 18/10/2025 


