
ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 130 

GRADAÇÕES DO NECROPODER EM O AVESSO DA PELE:   
O CARÁTER INSURGENTE DA LITERATURA 

 
 

Karine Aragão dos Santos Freitas* 
karinearagao@letras.ufrj.br 
Universidade Federal do Rio de Janeiro 
 
Talita Rosetti Souza Mendes∗∗ 
talita.rosetti@gmail.com 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro 
_______________________________________ 
 

 
Resumo: O presente artigo objetiva suscitar representações e práticas necropolíticas 
na obra O avesso da pele, de Jeferson Tenório, evidenciadas, principalmente, a partir 
das trajetórias de vida dos personagens Henrique e Martha, recuperadas pela 
narrativa memorialística do filho Pedro, na qual os pais assumem, respectivamente, a 
simbologia de uma ferida no estômago e de um poço sem fundo. Nesse contexto, 
toma-se como metodologia perceber como O avesso da pele, romance 
contemporâneo, desmascara múltiplas formas de violência empregadas sobre corpos 
marginalizados, em que a cidade de Porto Alegre pode ser apreendida como uma 
metonímia do próprio país do qual faz parte. Espera-se, com essa análise, reafirmar, 
como conclusão de estudo, o caráter insurgente da literatura no combate às violências 
vividas, cotidianamente, pela população negra no Brasil, sendo ela, em si, novo 
caminho para representar, para resistir e para transformar o cenário necropolítico que 
existe, neste território, desde o Brasil colônia.  
Palavras-chave: O avesso da pele; necropolítica; negritude; literatura 
contemporânea; literatura insurgente.  
 
 
1 Introdução  
 
 

                                                           
* Doutora em Letras / Literatura, Cultura e Contemporaneidade pela PUC-Rio (2017) e Mestre Estudos 
de Literatura pela Universidade Federal Fluminense (2012). Possui graduação em Letras também por 
essa instituição (2009). Professora Substituta de Literatura Brasileira da Faculdade de Letras da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro. Os interesses de pesquisa debruçam-se, principalmente, 
sobre as relações entre: decolonialidade e o corpo feminino; estética e política; e as possíveis 
(re)construções de novas epistemologias sociais/acadêmicas, com base nos caminhos da 
decolonialidade. 
∗∗ Doutora em Estudos de Linguagem pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (2022). 
Mestre em Estudos de Linguagem pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (2003), Pós-
graduada em Língua Portuguesa pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro - Faculdade de 
Formação de Professores (UERJ-FFP 2012), Graduada em Letras Português - Literaturas pela 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro - Faculdade de Formação de Professores (UERJ 2009). 
Membro do grupo de pesquisa Linguagem, Cultura e Trabalho, da PUC-Rio. Desenvolve pesquisas nas 
áreas da linguística aplicada, análise da narrativa, sociolinguística interacional, ensino e 
decolonialidade. Interesses de pesquisa: articulação entre discurso, práticas e construções identitárias 
na educação. 



DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 131 

Se pensarmos no caso do Brasil, foram séculos sob o jugo colonial e imperial 
escravagista. Nos formamos enquanto território e sociedade marcados por uma 
profunda desigualdade e pela constante presença da morte e da exploração de 
corpos e de recursos. Cabe, agora, pensar em que sentido essa necropolítica, 
cujos pilares foram fundados no processo de colonização, pode nos ajudar a 
entender certas questões territoriais e sociais em nosso país (Ferreira, 2018, 
p. 119). 

 
 

O relatório “Pele alvo: a cor que a polícia apaga”, divulgado em novembro de 

2022 pela Rede de Observatórios de Segurança, aponta que a violência e a letalidade 

provocadas pela polícia têm como principais alvos os corpos negros brasileiros. O 

levantamento para a pesquisa foi realizado por meio de dados oriundos das 

secretarias estaduais de segurança e foram gerados em conformidade com a Lei de 

Acesso à Informação. 

Os números, de acordo com o registro, apontam que a instituição policial 

permanece como núcleo que mata ao menos cinco pessoas negras por dia, chegando 

a ultrapassar, percentualmente, o grupo de negros que habita em diversos estados 

brasileiros. São Paulo, Piauí, Rio de Janeiro, Pernambuco, Bahia, Ceará e Maranhão 

são estados que têm ganhado destaque e recebido monitoramento contínuo de 

estudiosos.  

Sob qualquer aspecto que analisarmos os dados de mortes em ações policiais 

nesses sete estados, a distribuição racial das ocorrências é reveladora dos 

dispositivos descritos anteriormente: negros são 97,9% dos mortos na Bahia, 96,3% 

em Pernambuco, 92,3% no Ceará, 87,3% no Rio de Janeiro, 75% no Piauí e 68,8% 

em São Paulo, quando excluímos os casos em que não temos informações sobre a 

cor da vítima. No Maranhão, a secretaria de segurança impede a análise dos dados 

sobre letalidade policial ao não divulgar a distribuição de cor dos mortos. Afinal, uma 

maneira de não lidar com um desvio grave é não registrá-lo. 

Outros estados, no entanto, ainda que o número de assassinados seja menor, 

também têm se destacado pelo número de casos envolvendo atos racistas registrados 

de forma oficial, como é o caso de Porto Alegre, capital do Rio Grande do Sul. 

Diante dessa realidade e do avanço dos movimentos negros no país, emerge, 

cada vez mais, na literatura contemporânea, obras que abordam temáticas 

relacionadas às realidades vividas por esse grupo minoritário que, historicamente, foi 

posto em situação de marginalização, de subalternidade e de objetificação, sendo 

retratados na literatura, muitas vezes, não por suas próprias vozes, mas a partir da 

representação construída por aqueles que os entendiam como “os outros”, em uma 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 132 

perspectiva que Sueli Carneiro denomina de “outridade”, muitas vezes, pertencente 

ao não-ser (Carneiro, 2005).  

Dito isso, neste artigo, analisaremos a obra O avesso da pele, do premiado 

autor carioca Jeferson Tenório. Para isso, percorreremos debates acerca da literatura 

e da representação, considerando gradações da necropolítica presentes no 

supracitado romance. As análises apontam para formas diversas de aniquilamento do 

outro, seja no campo emocional/afetivo, seja no campo físico, culminando na morte 

de um dos personagens centrais, o que, inevitavelmente, também gera afetos 

múltiplos no narrador-personagem.  

Com o presente artigo, esperamos reafirmar o caráter insurgente da literatura 

no combate às violências vividas, cotidianamente, pela população negra no Brasil, 

sendo ela, em si, novo caminho para representar, para resistir e para transformar o 

cenário necropolítico que existe, neste território, desde o Brasil colônia. 

 
2 Desenvolvimento  
 

Estabelecer conexões entre literatura e direitos humanos, segundo Antonio 

Candido, no texto O direito à literatura, exposto no livro coletânea Vários escritos 

(1995), parece algo “desligado dos problemas reais”, dado que direitos outros, como 

acesso à alimentação, parecem anteceder esse debate. Na prática, por outro lado, 

salienta o autor, eles também se mantêm conectados de inúmeras formas, sendo a 

obra literária, tal como sua produção, seu acesso e sua compreensão, poderoso 

instrumento para organizar, para representar e para transformar cenários/realidades, 

algo que, sem dúvida, tem caráter humanizador e, por essa mesma razão, representa-

se como direito fundamental e conectado aos outros direitos de muitas formas 

possíveis.  

 
2.1 Literatura, representação e desmascaramento das políticas de morte 
 

 
Segundo Candido (1995), a “racionalidade técnica” e o “domínio da natureza” 

poderiam acabar, por exemplo, com problemas sociais como a insegurança alimentar. 

No entanto, a irracionalidade do comportamento humano é máxima. Assim, há 

impedimento para que condições desiguais deixem de existir ainda que existam meios 

para que isso aconteça. Se os meios existem, no entanto, “a luta ganha maior 

cabimento e se torna mais esperançosa” mesmo em meio à crescente barbárie. Nesse 



DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 133 

contexto, “pensar em direitos humanos tem um pressuposto: reconhecer que aquilo 

que consideramos indispensável para nós também é indispensável para o próximo”, 

não tratando as nossas necessidades como algo mais urgente do que seria se fizesse 

parte da vida de outras pessoas (Candido, 1995 p. 95).  

A luta pelos direitos humanos, nessa ordem, incluiria não apenas bens que 

asseguram a sobrevivência física, imediata, mas a integridade espiritual. Ou seja, 

continuam sendo direitos entendidos como inalienáveis não só a alimentação, a 

moradia, a segurança, mas também o exercício pleno da crítica, da crença, do lazer, 

no qual está, invariavelmente, presente a literatura, que pode ser manifestada em 

criações de toque poético, ficcional, dramático, em todos os níveis de uma sociedade, 

em todos os tipos de cultura, seja oralizada, escrita e, se podemos incluir, sinalizada 

ou elaborada de qualquer outra maneira que represente a manifestação de grupos 

diversos. 

Nessa ampla concepção, vale perceber a literatura também como direito 

humano, porque “confirma e nega, propõe e denuncia, apoia e combate, fornecendo 

a possibilidade de vivermos dialeticamente os problemas”, não sendo experiência 

inofensiva e tendo funções importantes não, necessariamente, pré-definidas, mas 

sempre humanizadoras, porque também faz, de alguma forma, viver (Candido, 1995, 

p.175). 

Sob essa perspectiva, a função da literatura, conforme Candido (1995), está 

apoiada em, pelo menos, três perspectivas simultâneas: é construção - com estrutura 

e com significado, é forma de expressão e é elaboração de conhecimento. Segundo 

o autor, como objeto construído a partir da palavra organizada, ordena e propõe 

pensamentos, sentimentos, visões, tirando-nos do completo estado de caos 

existencial e permitindo fabulações; como expressão, obedece a ordens propostas ou 

estabelecidas e/ou planejadas pelo autor e pelo leitor, podendo ser política e social; 

como conhecimento, por fim, incorpora e enriquece nosso olhar para o mundo, para 

nós mesmos, para o diferente, incutindo sentimento de urgência e de insurgência 

diante de problemas relacionados a questões em diferentes frentes. Nesse sentido, a 

literatura permite a criação, tal como permite o desmascaramento do social, podendo 

revelar a negação/privação dos direitos mais básicos, como o direito à dignidade de 

existir, e as políticas de morte que, contra esse pressuposto, atentam diariamente. É, 

nesse sentido, possibilidade para alavancar o sonho ao mesmo tempo em que pode 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 134 

revelar os pesadelos dos quais a sociedade, muitas vezes, tenta, ingênua ou 

propositalmente, desviar-se. 

Nesse âmbito, vale salientar também Uma voz ao sol: representação e 

legitimidade na narrativa brasileira contemporânea, escrito pela professora Regina 

Dalcastagnè (2002), texto no qual a autora reflete sobre a literatura como forma de 

representação, arte em que se chocam interesses e perspectivas sociais, sendo esse 

último o lugar a partir do qual pessoas diferentes expressam suas vivências de modos 

diferenciados, sendo, por isso, necessária uma reflexão acerca do acesso à voz na 

produção literária brasileira. A partir do debate acerca da democratização do acesso, 

está em jogo também o lugar de fala (Ribeiro, 2019), considerando, diretamente, 

“quem fala e em nome de quem”. Muito além disso, também está em foco quem fala 

e quem, de fato, é ouvido mesmo quando consegue ter acesso aos meios de produção 

(Dalcastagnè, 2002, p.33).  

A autora, nesse sentido, chama atenção para o fato de que a literatura ainda é, 

esmagadoramente, elitizada, porque parece circunscrita a lugares de privilégio em 

que, sendo construção social, tem excluído classes/categorias diversas, sem tirá-las 

completamente do lugar de objeto do texto, não lhe permitindo, por completo e, enfim, 

autoria sobre os próprios entendimentos acerca de si, fazendo com que permaneçam 

como o “outro” em boa parte das produções relacionadas à literatura brasileira. Os 

“outros”, nesse sentido, seriam então indivíduos marcados pela marginalização e pela 

subalternidade social impostas a seus próprios grupos de pertença que, ainda que 

tenham sido retratados por muitos autores, em diferentes épocas, trazem, junto à 

representação, problemas que demandam importantes e profundos debates. Acerca 

desses olhares, a autora chama atenção para três tipos de representação: a exótica, 

a crítica e a de dentro.  

A exótica, segundo a autora, representa o “outro” com feições já dadas pela 

esfera social, muitas vezes, reforçando medos, preconceitos e sentimentos de 

superioridade/inferioridade de uma classe sobre a outra, de uma raça sobre a outra, 

de um gênero (ou orientação sexual) sobre o/a outro/a, a partir de uma perspectiva 

dominante e cristalizada.  É uma forma que representa o outro como marginal, 

mantendo, copiosamente, a imagem social já estabelecida, inclusive, de modo 

homogeneizante. A representação crítica, por outro lado, ainda que também fale do 

outro, de fora, também sob perspectiva da dominação, deixa entrever certo 

desconforto com a representação proporcionada ou ainda produz uma 



DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 135 

desestabilização da visão dominante acerca de quem seriam e de como se sentiriam 

personagens marginalizados/subalternizados que representam estratos ou categorias 

sociais. 

Há, na representação crítica, a construção do outro numa tentativa de fugir de 

estereótipos, mostrando, inclusive, que são diferentes nos intragrupos existentes, o 

que acaba por combater a representação exótica. Por último, mais distante ainda da 

representação exótica e, em muitos casos, mais autêntica que a representação crítica, 

está a representação intitulada por Dalcastagnè (2002) como a “de dentro”. Esse 

olhar, marcado pela voz de quem, normalmente, faz parte do grupo, historicamente, 

marginalizado, torna “possível notar uma grande variedade de perspectivas” acerca 

de quem são esses outros, que passam a se tornar principais por meio de suas 

próprias vozes, artefato nem sempre legitimado como produtor de epistemologias, de 

conhecimentos.  

A partir de Carolina Maria de Jesus, por exemplo, Dalcastagnè (2002) ressalta 

a permanente dificuldade de valorização/legitimação de Carolina em meio à produção 

literária, pontuando que o lugar de onde se ouve também está, intrinsecamente, 

envolvido na valorização da literatura de muitas autoras. Sobre Carolina Maria de 

Jesus, Dalcastagnè (2002) suscita a riqueza da produção a partir de representações 

produzidas pela autora conforme excerto a seguir: 
 

A perspectiva feminina de Carolina Maria de Jesus abre espaço para abrigar 
uma pluralidade de existências: da mãe solteira que precisa sustentar os filhos 
em meio à miséria ao cigano bonito, com asas nos pés. Mas há ainda a menina 
pobre que usa seu charme para conquistar as pessoas, o garotinho acusado 
de tentar violentar um bebê, o advogado pulha, os políticos corruptos que só 
são gentis durante as eleições, o homem triste abandonado pela esposa, os 
nortistas festeiros e tocadores de viola (Dascastagnè, 2002, p. 64). 

 
A partir do trecho de Quarto de Despejo, Dalcastagnè (2002) aponta para 

necessidade de pensar, continuamente, sobre a necessidade de valorizar as vozes 

de grupos que, por séculos, foram subalternizados, proporcionando diversidade e 

democratização do fazer literário, além da necessidade de um olhar apurado e uma 

escuta ativa sobre as representações que circulam sobre grupos que, ao longo da 

história, não tiveram produção reconhecida ou mesmo chance de produzir.  

É, nesse sentido, um convite para olharmos para produções literárias 

contemporâneas que ecoam/assinalam/representam vozes daqueles que, sendo 

pertencentes a um grupo situado fora da zona histórica dos privilégios, também 

apresentam vasta representação da pluralidade existente dentro dele ou, 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 136 

simplesmente, explicitam que ele é diverso e complexo o suficiente para ser ou deixar 

de ser entendido como um só. Com esse movimento, é possível também 

desestabilizar a noção do que é centro, do que é periferia, em profunda possibilidade 

de letramento de reexistência (Souza, 2009).  

Diante disso, para este artigo, analisamos o romance O avesso da pele, 

considerando não só representações acerca da gradação da necropolítica e do 

necropoder, mas também como os personagens são, de modos diversificados, 

construídos e (re)posicionados diante desses moldes de dominação ao longo da 

narrativa.  

 

2.2 Necropolítica, Racismo e Colonialidade 
 
 Em seu ensaio Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política 

da morte, publicado em 2019 pela editora n-1, o filósofo camaronês Achille Mbembe 

convida o leitor a refletir não só sobre as inúmeras formas de provocar destruição de 

pessoas, efetivamente produzindo e induzindo assassinatos e suicídios, mas também 

sobre as maneiras por meio das quais condições de vida são oferecidas a 

determinadas populações, e modo que sejam submetidas a um status social de 

“mortas-vivas” antes mesmo de suas mortes concretas. Esse urgente convite à 

reflexão é feito, sobretudo, a partir da elaboração dos conceitos de necropolítica e de 

necropoder, sendo ambos os processos expressões máximas de soberania, calcadas 

no poder e na capacidade máxima de ditar quem pode/deve viver e quem pode/deve 

morrer. Nas palavras do autor, reside na possibilidade “de definir quem importa e 

quem não importa, quem é descartável e quem não é” (Mbembe, 2019, p.41). 

Soberania, nesse sentido, simboliza o exercício do poder a partir do controle 

sobre a definição da vida e sobre a mortalidade cujo projeto central não 

necessariamente “é a luta pela autonomia, mas pela instrumentalização generalizada 

da existência humana e a destruição material de corpos humanos e de suas 

populações” (Mbembe, 2019, p.11). É expressa ainda como licença para matar 

fundamentada na criação de uma relação de inimizade como normatividade para 

perda da vida, na elaboração de um inimigo ficcional contra o qual o poder, não 

necessariamente estatal, sequencialmente, apelará para o livre trânsito de um brutal 

extermínio que atinge, gradativamente, o psíquico, o social, o histórico, o cultural, o 



DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 137 

físico e, por fim, a totalizante vida de corpos/grupos fantasmagorizados pelas relações 

de soberania sobre eles exercidas. 

A contribuição de Mbembe para o Brasil, país que violentamente massacra a 

população negra cuja origem está atrelada à ancestralidade que, sofridamente, foi 

dispersada pelos forçados movimentos diaspóricos durante corridas imperialistas, é 

imensa, principalmente, porque afirma que relatos históricos que versam sobre o 

surgimento do terror moderno não podem excluir a escravização de pessoas como 

uma das primeiras e uma das mais evidentes “manifestações da experimentação da 

biopolítica em estados que se configurariam como de exceção”.  

Acerca disso, aponta que a soberania também se estabelece sob formato de 

ocupação – ocupação essa que, diretamente, relega ao colonizado um estatuto de 

objetificação quase que completa. Isso porque a esteira colonial fundamenta-se na 

apreensão, na demarcação, na afirmação do controle sobre a população e sobre o 

espaço geográfico, sendo essas inscrições as bases para a criação de novas relações 

que produziram não só fronteiras e hierarquias, mas também zonas e enclaves, além 

da subversão de regimes de propriedades existentes em que a classificação de 

pessoas emergiu a partir de categorizações diversas, da extração de recursos e da 

ampla elaboração de imaginários culturais. Segundo Mbembe (2019), o espaço, nesse 

sentido, configura-se como “matéria-prima da soberania e da violência que nele se 

instaurava”.  

Nesse contexto, o poder sobre a vida humana foi, profundamente, pautado 

pelos ideais de uma comercialização que, conforme Mbembe (2019), ainda dissolve 

humanidades ao ponto em que a vida de uma pessoa se configura, pura e 

simplesmente, propriedade de outra, fazendo com que, em contexto de plantation, por 

exemplo, a humanidade do escravizado fosse vista como “sombra personificada” na 

qual é possível observar uma tripla perda: a perda do lar, a perda do corpo, a perda 

do estatuto político. Essa tríplice mutilação, explicitamente vista na relação de 

dominação de senhores sobre escravizados, aponta que: 
 

Como instrumento de trabalho, o escravo tem um preço. Como propriedade, 
tem um valor. Seu trabalho corresponde a uma necessidade e ele é utilizado. 
O escravo, por conseguinte, é mantido vivo, mas em “estado de injúria”, em um 
mundo espectral de horrores, de crueldade e de profanidade intensos. O curso 
violento da vida de um escravo se manifesta de forma cruel e descontrolada ou 
no espetáculo de sofrimentos impostos ao corpo. Violência, aqui, se torna 
componente de etiqueta, como dar chicoteadas para tirar a vida: um capricho 
ou um ato de pura destruição visando incutir terror (Mbembe, 2019, p. 28-29). 
 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 138 

 
Tal sistema, consoante ao autor, pressupõe não só a distribuição da espécie 

humana em grupos hierárquicos, mas também subdivide esses grupos em 

subpartições ainda mais severas, criando o estabelecimento de fissuras, racialmente, 

marcadas. Nesse sentido, o autor salienta que “a raça foi sombra sempre presente no 

pensamento e na prática das políticas do Ocidente, especialmente, quando se trata 

de imaginar a desumanidade de povos estrangeiros ou da dominação exercida sobre 

eles” (Mbembe, 2019, p.18). Ao citar Arendt, a partir de Origens do Totalitarismo, 

reforça que o racismo, sob essa ótica, foi tecnologia destinada a permitir o exercício 

do velho direito soberano de matar. O forjar da raça e seu maquinário divisório, nesse 

sentido, foi e ainda é, sob perspectiva política, não o começo da humanidade, mas 

seu mais perverso fim (Arendt, 2012, p.232). Diante disso, no entanto, Mbembe (2019) 

relembra movimentos, exercícios e possibilidades de resistência:  

 
Tratado como se não existisse, exceto como mera ferramenta e mero 
instrumento de produção, o sujeito escravo, apesar disso, é capaz de extrair, 
de quase qualquer objeto, instrumento, linguagem, ou gesto uma 
representação e estilizá-la. Rompendo com sua condição de expatriado e 
com o puro mundo das coisas, do qual ele/ela nada mais é de que um 
fragmento, é capaz de demonstrar capacidades polimorfas das relações 
humanas por meio da música e do próprio corpo, que supostamente pertencia 
a um outro (Mbembe, 2019, p. 132).  

 
O cenário da escravização, mesmo após abolição, após independência do 

colonizador e ainda em temporalidades contemporâneas, não se dissolve nem dissipa 

em terras (ex) colonizadas. Pelo contrário, continua a pautar comportamentos e a 

vitimar os mesmos alvos sob ordens diversas, o que provoca também resistências 

múltiplas em campos socioculturais. A cristalização do pensamento social, por outro 

lado, demora a sofrer rupturas. A persistência estrutural e ideológica são suscitadas 

em Colonialidade do Poder, eurocentrismo e América Latina, do sociólogo peruano 

Aníbal Quijano (2005), uma vez que o autor ressalta que, embora colonização e 

colonialidade sejam processos diferentes, estão, intrinsicamente, conectados. 

Quijano (2005) aponta que o processo de colonização se estabeleceu como 

sistema histórico verticalizado que consolidou o processo de domínio de um povo 

sobre o outro, tendo sua ruptura formal, por exemplo, em fluxos de luta e de 

oficialização de independência. A colonialidade, por sua vez, segundo o autor, deixa-

se se entrever, além disso, ainda na perpetuação não só de valores e de hábitos, mas 

também de pensamentos e de regimes de colonização que não se anulam na 



DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 139 

experiência dos povos colonizados nem mesmo após a histórica ruptura do modelo 

formal de dominação.  

Assim, em países como o Brasil, que foram colônias de exploração marcadas 

pela violência, ainda é configurada a contínua experiência de tentativa de apagamento 

dos costumes dos povos que foram objetificados para fins escravocratas/utilitaristas 

e, por essa mesma razão, alvos de epistemicídio, ferindo, sobretudo, suas 

subjetividades, seus corpos, suas vidas. Quijano (2005), ainda na esteira desse 

pensamento, também traz à tona como, por exemplo, categorias raciais, forjadas no 

bojo da colonização, servem até hoje às experiências de subalternidade e de 

marginalização vividas em terras colonizadas que têm povos originários e povos da 

diáspora negra como principais alvos de práticas de violência em diversos primas de 

execução. 

Para esse fim, segundo Mbembe (2019), o Estado pode se transformar em uma 

máquina de guerra a partir de organizações difusas, polimorfas, compostas por 

homens armados que, sob máscara estatal, atentam contra grupos não armados, 

provocando insegurança constante. Ao citar Frantz Fanon, por meio da obra Os 

condenados da Terra (2005), aponta também como a ocupação colonial implicou 

divisões espaciais compartimentas que podem ser observadas em fronteiras internas 

próprias, sendo quartéis e delegacias de polícia exemplos práticos da força pura, 

direta e frequente, reconhecidas até os dias atuais.  

A necropolítica, o racismo e a colonialidade, dessa forma, caminham juntos 

ainda em século XXI, momento que diversos movimentos sociopolíticos, dentro e fora 

do campo das artes, insurgem na tentativa de frear a violência histórica e estrutural 

que fere o direito à dignidade, à liberdade e à segurança para existir dentro e fora de 

si, principalmente, quando a cor da pele se torna um fator de risco dentro de uma 

sociedade ainda presa aos moldes coloniais.   

 
2.3 Gradações do Necropoder em O avesso da Pele  
 

O romance O avesso da pele, do escritor carioca Jeferson Tenório, vencedor 

do prêmio Jabuti na categoria Romance Literário em 2021, traz a narrativa de Pedro, 

um jovem de 22 anos que se encontra diante dos objetos que sobreviveram a seu pai 

Henrique, brutalmente, assassinado em uma abordagem policial. Já de início, 

percebemos que Pedro se dirige à figura paterna em um processo de tentativa de 

apreensão daquela vida marcada por ausências e por caos, como ele a define: as 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 140 

canetas sem tinta em cima da mesa, as meias sem par misturadas, as notas de 

supermercado, as redações dos alunos, um alguidar com um ocutá1 enrolado em 

guias de cores vermelhas, verdes e brancas. O primeiro cenário retratado nos revela 

duas informações importantes sobre Henrique: ele era professor e pertencente a um 

culto religioso de matriz africana, no qual descobriu que sua cabeça pertencia a Ogum, 

o único orixá que sabe lidar com abismos, de acordo com o que nos conta Pedro.  

 Imerso no caos paterno que o comove, Pedro busca restituir uma existência 

que, para ele, enquanto filho, é marcada por lacunas, por isso, em seu monólogo – 

que é também a vivência do luto na presentificação do pai que se recusa a partir – 

objetos, memórias e imaginação se misturam para tentar esclarecer a grande 

pergunta: quem era Henrique? Quem era esse homem que, até o final da vida, 

acreditou que os livros poderiam fazer algo pelas pessoas? Quem era esse jovem de 

18 anos que, ao fazer uma endoscopia sem anestesia em um hospital público em 

Porto Alegre, descobriu uma ferida no estômago que o acompanharia por toda vida? 

Quem era essa criança que, aos doze, fora diagnosticada com ansiedade? 

 Apenas no segundo capítulo, temos mais uma informação fundamental sobre 

um traço que marcaria a existência de Henrique: ele era um homem negro na cidade 

de Porto Alegre2. Dirigindo-se ao pai, como o faz em toda narrativa, Pedro relembra – 

(re)cria – a situação quando Henrique fora algemado como bandido a primeira vez 

aos catorze anos, ao ser confundido com um bandido que roubara o boné de um dos 

moleques que, em vista da confusão, o perseguiram na rua Barata Ribeiro e o 

espancaram dentro de uma igreja antes de chamarem a polícia, fato que fará parte de 

toda sua trajetória de vida.   

O espancamento e a detenção, sofridos aos catorze, jogam luz sobre 

acontecimentos do passado e do presente, ligando-se aos dedos presos na porta 

pelas professoras da creche apenas por maldade para ver até onde ele aguentava a 

dor; ao comentário do primeiro chefe, Bruno Fragoso, sobre não gostar de negros, 

                                                           
1 Òkúta é um vocábulo de origem Iorubá que designa uma pedra símbolo que, dentro da 
afroespiritualidade, é consagrada e sacramentada ritualisticamente, sendo importante objeto de culto. 
Os descendentes da Tradição Iorubá atribuem ao Òkúta um valor imensurável. A pedra representa 
longa vida não só porque não morre, mas também porque representa as lutas travadas durante a vida. 
Ler mais em: Òkúta – A pedra e suas aplicações dentro do sagrado, de Baba Guido Olo Ajaguna. 
Disponível em: http://oduduwaaremu.blogspot.com/2015/06/okuta-apedra-e-suas-aplicacoes-
dentro.html. Acesso em: 13 dez. 2023. 
2 MORAIS et al. As faces do racismo no Rio Grande do Sul. In: Instituto Humanitas Unisinos. Disponível 
em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/605941-as-faces-do-racismo-no-rio-grande-do-sul. Acesso 
em: 13 set. 2023. 

http://oduduwaaremu.blogspot.com/2015/06/okuta-apedra-e-suas-aplicacoes-dentro.html
http://oduduwaaremu.blogspot.com/2015/06/okuta-apedra-e-suas-aplicacoes-dentro.html
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/605941-as-faces-do-racismo-no-rio-grande-do-sul


DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 141 

porque desconfia deles, mas não de Henrique, que é um negro de alma branca; aos 

comentários racistas que são livremente propagados em tom de humor na mesa 

durante os almoços de família na casa de sua namorada – de pele branca, como 

pontua enfaticamente Pedro, ao susto que levavam alguns familiares quando 

conheciam o único professor negro da escola, pois ainda era raro haver professores 

negros no sul do país (p.130), às oitos abordagens policiais sofridas narradas no 

quarto capítulo: estar parado na frente do prédio esperando carona para ir ao trabalho, 

jogar futebol em uma praça, voltar a pé de uma danceteria ou caminhar no parque – 

qualquer ação poderia ser considerada suspeita. 

 De forma potente, a percepção de que a cor da pele forma um mundo feito 

contra si estará presente em uma espécie de manual de sobrevivência que Henrique 

recebe ainda adolescente, do qual resultara uma vontade permanente de ficar calado: 
 

Você apenas pensou que havia um problema com você, mas talvez nunca 
tenha percebido que toda aquela vontade de ficar calado, que toda aquela 
vontade de permanecer quieto, pudesse ter a ver com a cor de sua pele. Que 
o seu receio de falar, seu receio de se expor, pudesse ter a ver com as 
orientações que você recebeu desde a infância: não chame a atenção dos 
brancos. Não fale alto em certos lugares, as pessoas se assustam quando um 
rapaz negro fala alto. Não ande por muito tempo atrás de uma pessoa branca 
na rua. Não faça nenhum tipo de movimento brusco quando um policial te 
abordar. Nunca saia sem documentos. Não anda com quem não presta. Não 
seja um vagabundo, tenha sempre um emprego. Tudo isso passara anos 
reverberando em você (p. 88). 

 
 Além das marcas das violências físicas sofridas, Pedro também identifica na 

trajetória paterna e, de modo consonante, a trajetória materna, em sua dificuldade 

para expressão explícita do afeto diante da aspereza e da aversão que seus 

ambientes de convívio os oferecem – pois seria ilusão achar que racismo não tinha 

nada a ver com amor (p. 28) – discussão que só será oferecida a Henrique durante o 

pré-vestibular ao conhecer o professor Oliveira, quem lhe fala a primeira vez sobre 

negritude. No percurso traçado por Henrique – nas memórias construídas por Pedro 

– é como se a brutalidade tentasse apagar o lugar dos afetos de quem aprende cedo 

que não pode chorar, pois o pranto enfraquece sua mãe (p. 69).   

A correlação entre afetos e cor da pele está presente em um dos conselhos de 

Henrique que Pedro diz guardar com mais cuidado. É como se o pai aconselhasse ao 

filho não se deixar embrutecer como, em certa medida, aconteceu com ele:  
 

É necessário preservar o avesso, você me disse. Preservar aquilo que ninguém 
vê. Porque não demora muito e a cor da pele atravessa nosso corpo e 
determina o nosso modo de estar no mundo. E por mais que sua vida seja 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 142 

medida pela cor, por mais que suas atitudes de modos de viver estejam sob 
esse domínio, você, de alguma forma, tem de preservar algo que não se 
encaixa nisso, entende? Pois entre músculos, órgãos e veias existe um lugar 
só seu, isolado e único. E é nesse lugar que estão os afetos. E são esses afetos 
que nos mantêm vivos (p. 61). 

 
 

 É justamente essa apreensão de uma vida determinada pela cor da pele que 

caracterizará, também, grande parte do resgate materno, quando Pedro aponta que 

Martha – sua mãe – teve a trajetória definida pelo crescimento de um poço fundo 

dentro dela, como um corpo sempre marcado pela falta. Na infância de Martha, havia 

a falta de comida; na adolescência, houve a falta do Movimento Negro para defendê-

la quando se sentia invadida pelos olhares dos homens mais velhos que a chamavam 

de mulatinha muito gostosa (p.54) ou quando a família de seu namorado concluiu que 

uma moreninha forte como ela pode ajudar bastante na limpeza da casa (p.79), ou 

mesmo quando Vitinho – o namorado – a agrediu sob a justificativa de que pretas não 

prestam (p.100).  

Na vida adulta, as faltas estavam acumuladas de forma tamanha, que foi 

impossível lidar com os próprios fantasmas e desenvolver um relacionamento afetivo 

estruturado com confiança e com amabilidade. O poço fundo dentro de Martha 

dialoga, diretamente, com a ferida no estômago de Henrique: dois abismos que não 

se tocam, dois mistérios. Tal abismo de Martha é trazido à tona quando Pedro 

rememora um diálogo entre ela e Henrique:  

 
No início você tentou argumentar dizendo que ser um casal negro em Porto 
Alegre, nessa cidade que é a mais racista do país, não era fácil. E minha mão 
dizia que você era muito dramático e até quando a gente vai ficar se 
lamentando? A vida é assim, Henrique, lide com isso. Temos que olhar para 
frente. O movimento negro nunca fez nada por mim. O movimento negro acha 
que tudo se resume à cor da pele. Se esqueceram que ser um homem negro é 
muito diferente de ser uma mulher negra. E às vezes vocês, por serem homens 
negros, acham que está tudo resolvido, que estamos sempre no mesmo barco 
e que o racismo justifica todas as merdas que vocês fazem com as mulheres. 
[...] Onde o movimento negro estava quando não impediu que minha mãe 
morresse bêbada na rua? Eu queria saber por que ninguém se importou com 
ela e nem com os filhos dela. Minha mãe bebia para se proteger da realidade. 
Ela era uma mulher negra, na década de 80, com quatro filhos para criar. Era 
o mundo contra ela e contra nós. Ela era uma presa fácil, entende? Porque a 
gente, às vezes, cansa de suportar. E quem a manteve de pé até que 
pudéssemos sobreviver não foi o discurso do movimento negro, mas as 
garrafas de cerveja e a cachaça que ela conseguia beber. Eu não quero dizer 
que essa história de negritude não tenha importância, não é isso, mas esse 
tipo de movimento coloca todos nós no mesmo balaio. Os negros são 
diferentes. Não somos todos iguais (p. 176). 

 



DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 143 

 A percepção dos pais como duas ausências, como dois corpos machucados 

com extrema dificuldade de comunhão, impõe-se tanto na relação entre eles quanto 

na sua relação de filho, quando Pedro recorda, por exemplo, as vezes em que 

Henrique quis explicar-lhe sobre racismo de forma muito didática e teórica para uma 

criança ou quando o pai priorizava os livros, demonstrando mais interesse neles do 

que em atividades conjuntas afetivas. Quanto à Martha, por várias vezes, Pedro a 

caracteriza como um enigma e, ao mesmo tempo, como uma presença que o sufoca, 

como se ela apenas soubesse demonstrar afeto correlacionando-o ao controle, a 

imposições, a brigas, a ameaças.  

 As correlações acima estabelecidas entre afetos e cor da pele, traçadas pelas 

memórias de Pedro, alcançam um clímax narrativo durante o oitavo capítulo, no qual 

Pedro resgata/recria a abordagem policial que resultou na morte de Henrique. 

Distraído após uma aula catártica sobre Crime e Castigo, momento que marca seus 

vinte anos de magistério e que, supostamente, poderia retirá-lo de seu abismo, 

Henrique caminha sem ouvir e sem ver as sirenes de uma viatura policial, misturadas 

às vozes que o mandam parar. Henrique caminha sem obedecer à voz que o manda 

encostar no muro. Henrique é um homem negro na cidade de Porto Alegre que olha 

para os policiais sem enxergá-los, pois ainda estava deslumbrado com a cara de 

interesse de seus alunos na narrativa de Dostoiévski. Henrique é um homem negro 

que, ao intentar abrir uma pasta para mostrar as redações de seus estudantes aos 

policiais, leva um primeiro tiro no ombro, um segundo tiro no peito e um terceiro tiro 

na cabeça. Henrique era apenas um homem negro distraído, que tem como última 

imagem a lua-gema-de-ovo-no-copo-azul-lá-do-céu (p.177).  

 Henrique, segundo um ex-aluno que pediu a palavra em seu velório, era um 

professor que não morreu por mera circunstância da vida, morreu porque era alvo de 

uma política de Estado. Uma política que persegue e mata homens negros e mulheres 

negras há séculos (p.180). Nas páginas finais de O avesso da pele, as marcas da 

negritude se incidindo sobre a pele encontram ressonância nas reflexões de Pedro 

sobre as trajetórias paterna e materna ao observar que sua pele era mais clara do que 

a deles e que, talvez, por essa razão, só tenha sido parado pela polícia duas vezes 

até aquele momento. 

Após o enterro, em um diálogo com sua tia Luara, mulher negra, de pele retinta 

como a de Henrique, nós, leitores, somos imersos em uma enumeração confessional 

de formas de violência empregadas sobre os corpos negros. Luara, em tom 



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 144 

emocionado, abre-se ao sobrinho ao ser indagada sobre como ela suportaria aquilo 

tudo: 
 

A gente se acostuma com tudo. A gente se acostuma quando você caminha na 
rua e as pessoas recolhem as bolsas e mochilas, a gente se acostuma quando 
os próprios homens preferem as negras mais claras, a gente se acostuma a 
ser só. A gente se acostuma a chegar a uma entrevista de emprego e fingir que 
não percebeu a cara desapontada do entrevistador. Mas não estou 
reclamando, porque com o passar dos anos eu aprendi a me defender bem. 
Aprendi a inventar estratégias de sobrevivência. Seu pai também teve que 
inventar estratégias. Mas isso não significa que sejamos sempre bem-
sucedidos. Quero dizer que nós, às vezes, falhamos. E falhar, no nosso caso, 
pode resultar num erro fatal. Ainda assim, Pedro, ainda assim a gente segue 
(p. 181). 
 

 A ausência física do pai – que se mistura à ausência de si buscada, 

conscientemente ou não, como estratégia de sobrevivência pelo próprio Henrique – é 

o que Pedro deseja arrancar de seu corpo a partir da reconstituição de uma vida que 

carregava uma história para além de ser uma ameaça (p.184). Mas, no sul do Brasil, 

um corpo negro será sempre um corpo em risco (p.184), um corpo negro está sempre 

invadindo um espaço (p.185). As reflexões derradeiras de Pedro, enquanto caminha 

com o ocutá de Henrique nas mãos pelas ruas de Porto Alegre, parecem nos mostrar 

que Porto Alegre alcança, na narrativa, status de uma metonímia representativa de 

um Brasil que, sob o título de país cordial, carrega o sangue derramado por políticas 

de morte que têm como alvo a população negra e periférica.   

Tais políticas, vale dizer, operam não apenas sobre a morte concreta dos 

sujeitos, corpos-alvos das necropolíticas estatais representadas pela polícia que mata 

Henrique e, sabidamente, cidadãos/cidadãs negros/negras, mas por diferentes 

gradações que marcam, que ferem e que suspendem uma vida plena de direitos da 

população negra no Brasil que, desde o nascimento até a morte, é submetida a 

violências de um poder soberano que não lhes permite uma existência que não retorne 

aos moldes coloniais brasileiros.  

 

3 Conclusão  
 
 Diante da análise proposta, compreendemos que o romance contemporâneo O 

avesso da pele nos permite, em perspectiva de representação de dentro, conhecer 

personagens complexos que, marcadamente racializados no campo da negritude, nos 

trazem diferentes faces da existência negra diante de uma necropolítica que é gradual. 

Nesse sentido, apresenta-se como obra literária contemporânea e insurgente que, ao 



DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 145 

mesmo tempo que apresenta distintas maneiras de ser e de sentir-se negro(a), em 

uma capital em que o racismo é traço explícito, sendo metonímia de um país 

permeado pela colonialidade, não deixa de assinalar as diferentes formas com que a 

soberania do poder degrada a vida de sujeitos de cor que aparecem em cenários 

diferentes daqueles que são comumente vistos em literaturas de épocas anteriores.  

Henrique, pai do narrador, é inscrito no campo da intelectualidade docente, 

ainda que esse espaço ainda seja dado na narrativa e na sociedade como pouco 

ocupado por pessoas de cor. Nesse lugar, há construção do homem negro como 

esperançoso, que acredita na escrita como salvação, ainda que tenha passado por 

episódios que, pouco a pouco, atentaram contra sua integridade emocional e física, 

tendo ápice em seu assassinato via polícia, instituição que, sendo braço do Estado, 

deveria protegê-lo.  

Henrique, denso personagem na sociedade ficcional, tem ansiedade desde 

jovem, tem problemas de estômago, talvez, porque se perceba alvo desde muito 

tempo e, ao menor sinal de esquecimento, tem sua vida retirada. É também entregue 

ao trabalho e anda com objeto religioso de matriz africana em vistas de proteção. É 

vítima do racismo que embrutece todos os envolvidos, inclusive, Martha, sua esposa, 

embora tente ensinar ao filho formas de não embrutecimento diante da violação de 

corpos negros. Consciente do que é habitar um corpo retinto, busca ensinar ao filho 

que é possível resistir às artimanhas necropolíticas desempenhadas, além da polícia, 

pela escola que pouquíssimo fala sobre negritude, pelo chefe que o elogia a partir de 

dizeres que ferem, pela sociedade, enfim, de um modo geral, que também espanca, 

aturde e abandona. 

Acerca da mãe, é também possível perceber os efeitos do racismo no campo 

dos afetos, uma vez que a insegurança alimentar, os assédios constantes, a inscrição 

no campo do trabalho doméstico mal remunerado e as agressões físicas em outras 

relações amorosas constroem uma mulher que não se permite mais sentir afetos, 

mesmo dores, sendo o poço uma metáfora de algo profundo, vazio, sem iluminação 

para enxergar outros caminhos e até mesmo sentir de outra forma o que a vida, 

cotidianamente, impõe. Luara, nessa seara, é a confirmação das dificuldades vividas 

pela família, a partir da qual também são apresentadas novas formas de atentar contra 

dignidade de pessoas negras em diversificadas ações sociais e estatais. É a 

verbalização daquilo que Pedro passa a compreender.  



ODISSEIA                                                                                                                 ISSN: 1983-2435  

Odisseia, Natal, RN, v. 9, n. 2, p. 130~147, jul.~dez. 2024 146 

Pedro, por fim, é um jovem em meio a tudo que assiste, que ouve, que aprende 

e, sobretudo, que perde. É o menino que entende a mutilação do povo negro e que 

segue, com medo, com ocutá em mãos, em uma cidade que representa o próprio país. 

É o personagem que comunica as dores de uma juventude que, hoje, tem buscado, 

cada vez mais, compreender por que olhar para a ancestralidade pode não só causar 

imensa dor, mas tamanha necessidade de resistir à história deste território. É, talvez, 

a representação da consciência de uma das possibilidades de descobrir-se negro em 

uma família de negros que muito já foram vitimados pela brutalidade do racismo. É 

um narrador-personagem que nos apresenta múltiplas facetas de múltiplos 

personagens construídos por um autor que, certamente, representa o que conhece e, 

sem dúvida alguma, merece destaque máximo no cenário nacional. 

 

GRADATIONS OF NECROPOWER IN  O AVESSO DA PELE:   
THE INSURGENT CHARACTER OF LITERATURE 

 
ABSTRACT: This article aims to elicit necropolitical representations and practices in 
the work O avesso da pele, by Jeferson Tenório, evidenced, mainly, from the life 
trajectories of the characters Henrique and Martha, recovered by the memorialistic 
narrative of their son Pedro, in which the parents assume, respectively, the symbology 
of a wound in the stomach and a bottomless well. In this context, the methodology is 
to perceive how O avesso da pele, a contemporary novel, unmasks multiple forms of 
violence employed on marginalized bodies, in which the city of Porto Alegre can be 
apprehended as a metonym of the very country of which it is a part. It is expected, with 
this analysis, to reaffirm, as a conclusion of the study, the insurgent character of 
literature in the fight against the violence experienced, daily, by the black population in 
Brazil, being, in itself, a new way to represent, to resist and to transform the 
necropolitical scenario that exists, in this territory, since colonial Brazil. 
Keywords: The Flipside of Skin. Necropolitics. Blackness. Contemporary Literature. 
Insurgent Literature 
 

Referências  
 
AJAGUNA, Baba Guido Olo. Òkúta – A pedra e suas aplicações dentro do sagrado. 
Disponível em: http://oduduwaaremu.blogspot.com/2015/06/okuta-apedra-e-suas-
aplicacoes-dentro.html Acesso em: 13 set. 2023. 
 
ARENDT, Hannah. As origens do totalitarismo. Anti-semitismo, imperialismo, 
totalitarismo. São Paulo: Cia das Letras, 2012.  
 
CANDIDO, Antonio. O direito à literatura. In: Vários escritos. 3. ed. São Paulo: Duas 
Cidades, 1995. 

http://oduduwaaremu.blogspot.com/2015/06/okuta-apedra-e-suas-aplicacoes-dentro.html
http://oduduwaaremu.blogspot.com/2015/06/okuta-apedra-e-suas-aplicacoes-dentro.html


DOI 10.21680/1983-2435.2024v9n2ID33959                                    K. A. S. Freitas, T. R. S. Mendes  
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0 147 

 
CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do Outro como não-ser. São Paulo, 2005. 
Tese (Doutorado em filosofia da Educação) – Universidade de São Paulo. 
 
DALCASTAGNÈ, Regina. Uma voz ao sol: representação e legitimidade na narrativa 
brasileira contemporânea. Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, Brasília, 
v. 20, p. 33-77, 2002. Disponível em: 
<http://seer.bce.unb.br/index.php/estudos/article/viewFile/2214/1773>. Acesso em: 
01 dez. 2022. 
 
FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2005. 
 
FERREIRA, Tatiana de Souza. Resenha do Livro Necropolítica. Giramundo, Rio de 
Janeiro, v.5, n. 9, p.117-120, jan/jun 2018. 
 
MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção e política da 
morte. São Paulo: n-1 edições, 2018. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América. Buenos Aires. 
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales Editorial/Editor, 2005. 
 
RAMOS, Silvia et al. Pele alvo: a cor que a polícia apaga. Rio de Janeiro: Rede de 
Observatórios da Segurança/CESeC, 2022. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do Pensamento Abissal: das linhas 
globais a uma ecologia de saberes. In: SANTOS, Boaventura de Souza; MENESES, 
Maria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez 2010. 
 
TENÓRIO, Jeferson. O avesso da pele. São Paulo: Cia das Letras, 2020. 
 
 
 

 
Recebido em 20/09/2023 

 

Aceito em 24/10/2024 

 

Publicado em 26/12/2024 

 
 
 
 

 


