
Revista
Educação 
em Questão

1

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Educação, ontologia política e 
questões indígenas nas escolas

Ana Paula Massadar Morel
Universidade Federal Fluminense (Brasil)

Resumo
Este artigo articula a ontologia política – notadamente a proposição do mul-
tinaturalismo, proveniente da virada ontológica na Antropologia – ao campo 
da educação, a fim de repensar o lugar dos povos indígenas nas escolas. 
Partimos da compreensão das escolas como espaços de coexistência e tensão 
entre mundos e modos de vida distintos. A partir dessa fundamentação, anali-
samos três pontos sensíveis nas abordagens da temática indígena no contexto 
escolar: a noção de autenticidade, a relação com o Estado-nação e o perten-
cimento à terra. A análise demonstra que as lutas territoriais indígenas, em sua 
dimensão cosmopolítica, e o marco do multinaturalismo oferecem ferramentas 
potentes para a construção de práticas educativas anticoloniais. Tais práticas 
não apenas desafiam o excepcionalismo humano das ontologias ocidentais, 
mas também ampliam o imaginário político-pedagógico, configurando-se 
como contribuições essenciais para o enfrentamento do colapso ecológico.
Palavras-chave: Questões indígenas. Escolas. Virada ontológica. 
Multinaturalismo. Colapso ecológico.

Education, Political Ontology and Indigenous Issues in Schools

Abstract
This article articulates political ontology —notably the proposition of multinatu-
ralism, stemming from the ontological turn in Anthropology— with the field of 
education, in order to rethink the place of Indigenous peoples in schools. We 
begin from the understanding of schools as spaces of coexistence and tension 
between distinct worlds and ways of life. Based on this foundation, we analyze 
three sensitive points in approaches to Indigenous issues in the school context: 

DOI | 10.21680/1981-1802.2025v63n76ID40406

https://doi.org/10.21680/1981-1802.2025v63n76ID40406


2

Artigo
Revista
Educação 
em Questão Educação, ontologia política e questões indígenas nas escolas

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

the notion of authenticity, the relationship with the nation-state, and belonging to 
the land. The analysis demonstrates that Indigenous territorial struggles, in their 
cosmopolitical dimension, together with the framework of multinaturalism, offer 
powerful tools for the construction of anti-colonial educational practices. Such 
practices not only challenge the human exceptionalism of Western ontologies, 
but also expand the political-pedagogical imaginary, positioning themselves as 
essential contributions to confronting ecological collapse.
Keywords: Indigenous issues. Schools. Ontological turn. Multinaturalism. 
Ecological collapse.

Educación, ontología política y cuestiones indígenas en las 
escuelas

Resumen
Este artículo articula la ontología política — en particular la proposición del 
multinaturalismo, proveniente del giro ontológico en la Antropología— con 
el campo de la educación, con el fin de repensar el lugar de los pueblos 
indígenas en las escuelas. Partimos de la comprensión de las escuelas como 
espacios de coexistencia y tensión entre mundos y modos de vida distintos. A 
partir de esta fundamentación, analizamos tres puntos sensibles en los aborda-
jes de la temática indígena en el contexto escolar: la noción de autenticidad, 
la relación con el Estado-nación y la pertenencia a la tierra. El análisis demues-
tra que las luchas territoriales indígenas, en su dimensión cosmopolítica, y el 
marco del multinaturalismo ofrecen herramientas potentes para la construcción 
de prácticas educativas anticoloniales. Dichas prácticas no solo desafían el 
excepcionalismo humano de las ontologías occidentales, sino que también 
amplían el imaginario político-pedagógico, configurándose como contribucio-
nes esenciales para enfrentar el colapso ecológico.
Palabras clave: Cuestiones indígenas. Escuelas. Giro ontológico. 
Multinaturalismo. Colapso ecológico.



3

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Ana Paula Massadar Morel
Revista
Educação 
em Questão

Apresentação

Diante da trágica situação de adoecimento dos Yanomami nos últi-
mos anos, Kopenawa (2023), importante liderança desse povo, afirma que, 
junto da denúncia a violência colonial que persiste, é necessário também 
falar sobre a beleza dos Yanomami. O autor argumenta que o horror a que 
foram e são submetidos os Yanomami e tantos outros povos indígenas, muitas 
vezes atribuído por uma visão preconceituosa sobre seu modo de vida, diz 
muito mais sobre os não indígenas do que sobre os próprios Yanomamis. A 
imagem dos povos indígenas como marcados pela ausência é comum não 
apenas na grande mídia, mas também nas escolas.

No entanto, o que Kopenawa defende é que o modo de vida 
Yanomami garantiu uma existência abundante por muitos séculos, e está 
sendo destruído justamente pelo extrativismo dos brancos, o "povo da mer-
cadoria", que produz a escassez ao destruir povos e terras. Os Yanomami 
conhecem mais de 160 espécies vegetais silvestres comestíveis, observam 
minuciosamente o comportamento de mais de 80 animais de caça, coletam 
30 variedades diferentes de mel silvestre, em uma brincadeira, as crianças 
podem nomear mais de 200 tipos de flores (Kopenawa, 2023). A vida dos 
Yanomami com as florestas é uma arte que carrega muitos conhecimentos 
acumulados. No entanto, nas escolas, esse modo de vida muitas vezes é retra-
tado como algo preso ao passado ou simplesmente marcado pela escassez.

Para Kopenawa, diante da violência colonial, o respeito pelo seu 
povo não será conquistado apenas pela pena ou pela comiseração. O 
compromisso com as lutas de seu povo se fortalece pela admiração de sua 
maneira própria de criar mundos, mas isso não é mobilizado como sinônimo 
de um multiculturalismo exotizante que esvazia e despolitiza as resistências, 
como já alertou Silvia Cusicanqui (2021). Nesse sentido, uma das afirmações 
potentes de Davi Kopenawa é (2019, p. 145): "Para nós, a política é outra 
coisa." Ele chama a atenção para a crítica xamânica à destruição desen-
freada da abundância das florestas vivas e cheias de xapiris (Kopenawa; 
Albert, 2015).

A partir das provocações desses pensadores Yanomamis, questio-
namos: e se pensássemos que tanto a política quanto a educação também 



4

Artigo
Revista
Educação 
em Questão Educação, ontologia política e questões indígenas nas escolas

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

podem ser "outra coisa", deslocadas pelas questões indígenas? De que 
maneira os povos indígenas aparecem ou são silenciados nas escolas? É 
possível dialogar sobre os efeitos da destruição colonial e as resistências, teo-
rias e belezas dos povos indígenas nas escolas? Quais as possibilidades de 
tecer políticas e pedagogias pluriversais (Minoia; Castro-Sotomayor, 2024), 
abertas à pluralidade de modos de ser e viver anticoloniais? A "virada onto-
lógica" na Antropologia busca justamente levar a sério os pensamentos dos 
coletivos extra-modernos, desdobrando a noção de que a política pode ser 
"outra coisa", o que chamam de ontologia política. Será que tais proposições 
também podem nos ajudar a refletir sobre os povos indígenas nas escolas?

Neste sentido, entendemos que a possibilidade de compor com as 
questões indígenas nas escolas, não apenas como "crenças" a serem tole-
radas de sociedades em desaparecimento, mas como forma de ampliar as 
contribuições contemporâneas e fundamentais desses povos para a educa-
ção, é uma tarefa ainda mais urgente diante do colapso ecológico. Esse 
colapso, multifacetado, é uma crise capitalista que também é ontológica, 
pois está relacionada a um modelo civilizacional, um modo de ser (Escobar, 
2014). Diante disso, como podemos tecer práticas educativas que ampliem 
as brechas frente ao colapso ecológico causado pelo "povo das mercado-
rias", que só aceita o seu mundo como legítimo?

Mais do que responder definitivamente essas indagações, nossa 
intenção é abrir diálogos, construindo pontes entre os campos da ontologia 
política e da educação para pensar as proposições indígenas nas escolas. 
Existe uma lacuna entre esses campos, com escassos debates e conexões 
iniciais. No entanto, há um contexto que chama a uma colaboração mútua e 
significativa (Taddei; Gamboggi, 2016).

Neste sentido, compreendemos as "questões indígenas" não como 
um problema a ser resolvido pela sociedade nacional – a chamada "questão 
indígena", nos termos criticados por Viveiros de Castro (1999) –, mas como 
um conjunto diverso de indagações, críticas e cosmopolíticas que interpe-
lam e desafiam as bases ontológicas do projeto moderno-capitalista-colonial 
de educação e de mundo. Nessa direção, evocamos a proposição do mul-
tinaturalismo, formulada no âmbito da virada ontológica na Antropologia, 
como uma chave conceitual capaz de evidenciar a coexistência de múltiplos 



5

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Ana Paula Massadar Morel
Revista
Educação 
em Questão

mundos e de problematizar as bases das pedagogias modernas. As "ques-
tões indígenas" devem, assim, ser entendidas como interpelações potentes, 
que demandam da escola e da chamada "sociedade envolvente" um repo-
sicionamento profundo diante da pluralidade ontológica que caracteriza as 
lutas e os modos de existência dos povos indígenas.

Nesse sentido, nossa proposta é apresentar uma breve discussão 
sobre as questões indígenas nas escolas, seguida de uma análise de algumas 
das contribuições da virada ontológica na Antropologia, com destaque para 
o multinaturalismo como ferramenta analítica e com desdobramentos peda-
gógicos. Ao final, conectamos essas duas perspectivas para explorar como 
o diálogo entre lutas indígenas e pluralismo ontológico pode abrir caminhos 
para práticas educativas anticoloniais, ampliando o imaginário político-peda-
gógico e oferecendo horizontes de resistência diante do colapso ecológico 
em curso.

As escolas e as questões indígenas

Na educação básica no Brasil, ocorreram avanços consideráveis 
com a Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008, que tornou obrigatório o 
ensino da cultura e história afro-brasileiras, africanas e indígenas. No entanto, 
essa legislação ainda enfrenta muitos desafios para ser efetivamente imple-
mentada no cotidiano das escolas. É possível perceber que os conhecimentos 
e modos de vida indígenas ainda aparecem de forma tímida, sendo, em 
geral, mobilizadas por meio da atitude individual de um professor interes-
sado no tema e, mais raramente, por uma ação institucional ampla e coletiva 
(Paladino; Russo, 2016). Além disso, os currículos das universidades que for-
mam os professores costumam ser pouco voltados para essa temática. Por 
esses e outros motivos, vemos que, para além da escassez de discussões 
sobre a temática indígena, o modo como ela é tratado não mudou muito nas 
últimas décadas.

Há uma forma recorrente de abordar os povos indígenas nas esco-
las, que se restringe a ações pontuais, como o famoso "dia do índio". Nessa 
data, é comum que as crianças se pintem e usem penas, o que acaba repro-
duzindo uma imagem superficial do "índio genérico" e folclorizado (Paladino; 



6

Artigo
Revista
Educação 
em Questão Educação, ontologia política e questões indígenas nas escolas

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Russo, 2016). Tais práticas, além de estereotipadas, têm dificuldade em dia-
logar com a enorme diversidade das mais de 305 etnias existentes no Brasil, 
sem falar da pluralidade de povos em toda a América Latina.

Superar esse reducionismo exige repensar a presença indígena nas 
escolas para além de datas comemorativas isoladas, o que implica enfrentar 
a própria lógica colonial que estrutura a instituição escolar. Trata-se do fun-
cionamento do "mundo de um mundo", que opera por um modelo exclusivo, 
arrogando-se o acesso à única verdade e relegando outros mundos à condi-
ção de crenças (Law, 2015). Nesse sentido, a escola, com raízes no projeto 
moderno ocidental, tende a reproduzir um viés disciplinador, cumprindo histo-
ricamente um papel colonizador nas relações com os povos indígenas.

É nesse horizonte que se coloca um amplo debate sobre as 
potencialidades e limitações da educação escolar indígena. De um lado, 
é preciso reconhecer que muitos povos indígenas têm na oralidade e nas 
transformações corporais elementos fundamentais de suas práticas educativas, 
o que pode ser conflitante com uma instituição centrada na escrita e na 
domesticação dos corpos. De outro, a reivindicação por uma educação 
escolar diferenciada tornou-se pauta central dos movimentos indígenas, que a 
reconhecem como um espaço de fortalecimento das lutas quando construída 
a partir de suas próprias questões e cosmologias (Cusicanqui, 2021).

Diante dessa realidade, pensadores como Eliel Benites (2014), 
Daniel Munduruku (2012) e Celia Xacriabá (2020) têm encontrado diferentes 
respostas para pensar se é possível construir uma educação escolar para os 
povos indígenas que não reforce seu viés colonizador, compreendendo que a 
educação dos povos indígenas, assim como a dos não indígenas, vai além 
da escola. Esses desafios também são trazidos e traduzidos para o contexto 
das escolas dos não indígenas. Como as escolas podem compor com dife-
rentes mundos? Como abrir o espaço escolar para os mundos indígenas? É 
possível que as vozes indígenas se façam presentes nas escolas não indíge-
nas? Compreendemos que a escola tem seu sentido mais potente quando 
possibilita alargar horizontes, reflorestar imaginações e fomentar composições 
entre diferentes conhecimentos científicos e tradicionais.

Nessa reflexão, é importante destacar as tensões e coexistências que 
atravessam as escolas. Por um lado, enquanto instituição moderna, a escola 



7

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Ana Paula Massadar Morel
Revista
Educação 
em Questão

está vinculada, especialmente em suas origens, a um projeto de nação assi-
milacionista. Por outro lado, atualmente as escolas e universidades vêm sendo 
cada vez mais chamadas ao diálogo com os conhecimentos dos povos indí-
genas, como podemos observar em iniciativas como o Encontro de Saberes, 
a implementação de políticas de ações afirmativas, entre outras. As lutas dos 
povos indígenas, bem como outras frentes antirracistas, têm desempenhado um 
papel fundamental ao questionar o viés colonizador presente frequentemente 
nos conhecimentos escolares, além de questionar o modelo civilizacional res-
ponsável por um colapso ecológico sem precedentes (Escobar, 2014).

As alianças entre povos e conhecimentos distintos diante de um 
fenômeno como o colapso ecológico que é global são um desafio contem-
porâneo fundamental (Almeida, 2013). Nesse sentido, propomos pensar as 
escolas como espaços de coexistência de temporalidades e modos de vida 
na modernidade. Seguindo a noção de coexistência, recuperada da filosofia 
aymara por Cusicanqui (2021), que aponta para múltiplas diferenças entre os 
mundos indígenas e seus opostos, que não se fundem, mas se antagonizam 
e complementam. É um movimento de habitar as contradições, e não de inte-
gração. A autora chama a atenção para uma coexistência ch’ixi do mundo 
andino:

A noção Ch’ixi obedece à ideia aymara de algo que é e não é ao 
mesmo tempo. Uma cor cinza ch’ixi é e não é branca ao mesmo 
tempo; é branca e também é negra, seu contrário [...] conjuga 
o mundo índio em seu oposto, sem nunca se misturar com ele 
(Cusicanqui, 2021, p. 35).
Discutir as questões indígenas nas escolas é essencial, pois esses 
povos ainda enfrentam graves violências. Esse ponto envolve tanto 
indígenas quanto não indígenas, pois diz respeito ao apaga-
mento das diferenças e às continuidades do colonialismo em uma 
sociedade etnocida e ecocida. E, retomando as provocações de 
Kopenawa, podemos afirmar ainda que as questões indígenas 
podem ser trabalhadas por sua contemporaneidade, pois partem 
de conhecimentos profundos acumulados, que podem inclusive 
deslocar o que se costuma entender por política e educação. 
Adentramos, então, no campo da ontologia política.



8

Artigo
Revista
Educação 
em Questão Educação, ontologia política e questões indígenas nas escolas

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

A virada ontológica na Antropologia

Embora os debates sobre ontologia política possam parecer abstra-
tos e distantes das práticas cotidianas de professores na educação básica, 
é possível perceber suas contribuições para o campo educacional, especial-
mente no que diz respeito às proposições indígenas nas escolas. A "virada 
ontológica" tem sido amplamente discutida, sobretudo na antropologia, com 
ressonâncias em outras áreas do conhecimento nos últimos 30 anos. Esse 
movimento busca deslocar a centralidade do conceito de cultura, tradicio-
nalmente contraposto à noção de natureza, considerada um fundo comum 
e imutável. A virada ontológica critica o relativismo cultural dominante na 
antropologia, que supõe a divisão entre as múltiplas representações (culturas) 
de um único mundo (natureza) e, consequentemente, se baseia na separação 
entre crenças (geralmente atribuídas aos povos extra-modernos) e fatos (o 
mundo dos modernos, considerado universal). Em uma perspectiva diferente, 
a virada ontológica busca reconhecer os coletivos extra-modernos como reali-
dades legítimas e agentes teóricos que transformam as teorias antropológicas 
– e não apenas como crenças ou representações a serem interpretadas diante 
de um fundo comum. Nesse sentido, a diferença de perspectiva não é o que 
impede a relação, mas o que a funda e a impele (Viveiros de Castro, 2002).

Uma das proposições políticas dessa "rotação de perspectiva" é que 
a dominação político-econômica da "sociedade nacional" e seu aparelho de 
Estado sobre os povos indígenas não deve levar a um privilégio teórico dessa 
"sociedade nacional" (Viveiros de Castro, 1999). Esse privilégio, presente 
até mesmo em parte das ciências sociais progressistas, reforçaria um englo-
bamento absoluto e heteronômico dos povos politicamente dominados pelo 
Estado-Nação, vistos apenas como vítimas ou possuidores de uma "forma 
mutilada da cultura legítima", para usar a expressão de Bourdieu (1994). Sem 
desconsiderar a violência sociopolítica e cultural do "contato" com a socie-
dade nacional, compreende-se que não são apenas as sociedades indígenas 
que se transformam ou "perdem" cultura no curso do "contato", mas também a 
chamada "sociedade envolvente" – como já alertava Marshall Sahlins (1981), 
ao tratar da indigenização da modernidade. Nesse sentido, não há inclusão 
ou englobamento unilateral das sociedades ocidentais em relação aos povos 



9

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Ana Paula Massadar Morel
Revista
Educação 
em Questão

extra-modernos, mas relações entre partes que se influenciam e modificam 
mutuamente.

Ao construir pontes da política ontológica com a educação, recorda-
mos que a indigenização é também recuperada por Célia Xacriabá (2020) 
ao refletir sobre as escolas indígenas no seu povo:

Utilizamos o conceito [indigenização] para falar das estratégias 
com as quais o povo Xakriabá lida com a escola que chega até 
nós e como a ressignificamos. Sahlins apresenta a categoria de 
indigenização buscando diferenciá-la do conceito de acultura-
ção – e isto nos interessa, sobretudo, como forma de contrapor 
a imagem preconcebida de que nós, povos indígenas, seríamos 
‘aculturados’ (Xacriabá, 2020, p. 112).

Ao enfatizar a importância da participação indígena no fazer 
pedagógico, como uma maneira de descolonizar a educação, Xacriabá con-
trapõe a noção de que a sociedade nacional (e, consequentemente, a escola 
enquanto instituição colonizadora) promoveria uma aculturação absoluta ou 
um englobamento unilateral. Deve-se olhar também para os movimentos de 
indigenização nas escolas, ou seja, como a participação e os movimentos 
indígenas transformam as escolas.

Seguindo o debate sobre o caráter político da "virada ontológica" 
na antropologia, entendemos que ontologia é uma máquina de guerra antie-
pistemológica e anticultural (Holbraad; Pedersen; Viveiros de Castro, 2019). 
Nesse sentido, a ontologia não seria simplesmente outro nome para cultura, 
mas para natureza, em articulação com o que se convencionou chamar de 
multinaturalismo ou perspectivismo ameríndio. Esse experimento com as imagi-
nações conceituais indígenas se baseia nos desdobramentos da concepção, 
comum a muitos povos do continente, segundo a qual o mundo é habitado 
por diferentes espécies de sujeitos ou pessoas humanas e outras que huma-
nas. Esses desdobramentos são irredutíveis ao relativismo cultural, pois não 
há um terceiro termo que assegure a um grupo ou espécie a posição fixa de 
sujeito ou um gradiente de dignidade ontológica (Lima, 2005).

No perspectivismo ameríndio, todos os habitantes do cosmos são 
considerados gente, sujeitos para si mesmos. A humanidade – ou mesmo o 
que chamamos de "cultura" – não seria um atributo de uma única espécie, 



10

Artigo
Revista
Educação 
em Questão Educação, ontologia política e questões indígenas nas escolas

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

mas algo imanente, que permanece "de fundo". O que varia, portanto, não é 
a humanidade, mas o que comumente chamamos de "natureza": o ambiente, 
os corpos. Por isso, o perspectivismo ameríndio diverge do "multiculturalismo" 
e das ontologias "mononaturalistas", apontando para um "multinaturalismo" 
(Viveiros de Castro, 2002). Ou, nos termos dos questionamentos de Marisol 
de La Cadena (2024): e se a base do que chamamos de bem comum – a 
natureza como recurso e a natureza universal – for uma base ontológica inco-
mum? As ontologias dos povos apontam para diferentes possibilidades de 
compor com os territórios e compor territórios com os seres da terra (De La 
Cadena, 2024).

Portanto, é o multinaturalismo, como desdobramento político da 
virada ontológica, que nos oferece as lentes para deslocar a visão assimila-
cionista e mononaturalista que ancora o projeto colonial da escola moderna. 
É esta ferramenta que nos permitirá, na seção seguinte, analisar as "questões 
indígenas" para além de uma mera inclusão cultural, entendendo-as como a 
proposição de mundos outros.

Experimentando contribuições da "virada ontológica"

Considerando, por um lado, as mobilizações de muitos mundos em 
resistência e, por outro, o crescimento da extrema-direita na América Latina, 
que defende o agronegócio, o extrativismo e amplia o racismo ambiental, 
entendemos que os debates sobre as questões indígenas nas escolas são atra-
vessados por "temas sensíveis" (Mével; Tutiaux-Guillon, 2013). Esses "temas 
sensíveis" são considerados "questões quentes", "vivas", que estão em dis-
puta na sociedade e apresentam desafios para o cotidiano dos professores. 
Eles mobilizam afetos, muitas vezes divergentes, e, por vezes, até posições 
de ódio, mas também posições de resistência. As temáticas indígenas, em 
particular, são um tema sensível porque mobilizam preconceitos e lutas de 
minorias, que não se limitam à sobrevivência, mas visam defender e afirmar 
sua própria re-existência.

Uma proposta para abordar esses temas sensíveis é justamente abrir 
a sala de aula para as controvérsias e para a escuta, sem se eximir de uma 
discussão que desconstrua os preconceitos, ancorada nos diferentes saberes 



11

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Ana Paula Massadar Morel
Revista
Educação 
em Questão

(Gil; Eugênio, 2018). Nesse sentido, destacamos três pontos sensíveis sobre 
os povos indígenas que nos parecem fundamentais para serem trabalhados 
em sala de aula.

O primeiro deles é: "O índio verdadeiro é aquele que vive pelado 
nas florestas?" Há um preconceito amplamente difundido que se baseia na 
ideia de que os povos indígenas, para serem autênticos, devem ser exata-
mente como os povos indígenas do período pré-colonial (Collet; Paladino; 
Russo, 2014). Nessa lógica, esses povos seriam vistos como atrasados, pri-
mitivos, e por isso precisariam ser assimilados. A condição indígena seria 
entendida como um estado transitório a ser superado, com a ideia de inte-
grar um único povo brasileiro. Assim, se um indígena usa um celular, uma 
calça jeans ou está envolvido na política, ele já não seria mais considerado 
indígena. Como se os indígenas precisassem se prender ao passado para 
manter seu pertencimento a um povo, algo que não é exigido, por exemplo, 
a um português europeu. Não há nenhuma expectativa de que um português 
do século XXI tenha as mesmas práticas coletivas de um português que chegou 
no continente americano há cinco séculos. Nessa visão colonizadora, parece 
que os indígenas estão sempre deixando de ser indígenas, e não haveria pos-
sibilidade de retornar a essa condição. Com isso, são desconsiderados todos 
os importantes processos de retomadas e reemergência étnica que ocorreram 
no Brasil nas últimas décadas.

Sobre esse ponto sensível, nos parece interessante provocar os estu-
dantes com a ideia de que todos os povos, modernos ou extra-modernos, 
estão em constante transformação. Nesse sentido, Eduardo Viveiros de Castro 
(2002) chama atenção para o viés "antropofágico" dos povos indígenas. 
Recuperando a obra do escritor modernista Oswald de Andrade (2011), o 
antropólogo aponta como a antropofagia, um dos maiores signos de barbá-
rie para a civilização ocidental, carrega uma profunda filosofia. Embora o 
rito antropofágico de comer a carne do inimigo não esteja mais presente nos 
povos indígenas contemporâneos, a filosofia antropofágica voltada para a 
alteridade, para devorar os "outros", persiste. Diferente da lógica da civiliza-
ção ocidental, voltada para si, onde a definição de identidade é o mesmo, 
a antropofagia permite uma transformação contínua na relação com os bran-
cos, sem necessariamente levar a um processo de assimilação dos povos 



12

Artigo
Revista
Educação 
em Questão Educação, ontologia política e questões indígenas nas escolas

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

indígenas. A releitura do canibalismo tupi aponta não para uma "síntese origi-
nal", "brasileira" ou "mestiça", mas para o interesse pela "posição do inimigo", 
pela diferença (Viveiros de Castro, 1986). De acordo com a lógica antropo-
fágica, seria possível, portanto, se apropriar, por exemplo, de tecnologias ou 
outros atributos do mundo branco a partir de seus próprios termos, sem deixar 
de ser indígena. Assim, os povos indígenas não teriam sua existência englo-
bada pela sociedade nacional.

Chegamos, então, a outro ponto sensível que comumente aparece 
nas escolas e também está vinculado a um olhar assimilacionista: considerar 
os povos indígenas como "os primeiros brasileiros", privilegiando a dimensão 
do Estado-Nação sobre os índios. Eduardo Viveiros de Castro (1999) destaca 
que há duas interpretações conflitantes do que significa "ser índio" no Brasil: 
uma que se refere aos "índios no Brasil", dando ênfase à condição indígena 
desses povos, além e apesar do Estado-Nação; e outra que se refere aos 
"índios do Brasil" e privilegia a dimensão brasileira dos índios que vivem no 
país. A primeira interpretação nos parece mais profícua para ser discutida em 
sala de aula, pois permite deslocar a ideia de que os índios são, antes de 
tudo, "brasileiros", para pensar os povos indígenas a partir de suas próprias 
questões.

Nesse sentido, passamos da "questão indígena" para as "questões 
indígenas", um ponto central para a argumentação desse artigo, entendendo 
que a relação entre índios e brancos é apenas uma das relações (e não 
necessariamente a mais importante) entre as redes de relações que os povos 
indígenas estabelecem com humanos e não-humanos. Essa interpretação não 
desconsidera os efeitos devastadores da violência colonial, mas busca não 
reproduzi-los, dando ênfase às vozes indígenas.

Ao privilegiar às "questões indígenas" no processo educativo nos 
aproximamos necessariamente da terra. Chegamos, então, a nosso terceiro 
ponto sensível. Existe um discurso preconceituoso de que os índios são gran-
des proprietários, associando-os a uma ameaça à proteção da terra. Esse 
discurso está errado não apenas pela pouca quantidade de terra destinada 
aos povos indígenas, mas também por desconsiderar as relações históricas 
que esses povos estabelecem com a terra.



13

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Ana Paula Massadar Morel
Revista
Educação 
em Questão

Para aprofundar tal questão, retomamos o já citado Davi Kopenawa 
(2019):

Nosso Brasil é tão grande – muito grande! – e uma pessoa só quer 
todo o Brasil para ficar poderoso. Os invasores e garimpeiros não 
têm terra. Garimpeiro não tem emprego para plantar, cuidar dos 
filhos, criar os filhos. Como eles não têm emprego, eles invadem 
as nossas Terras Indígenas. [...] quem é que está desmatando 
a floresta amazônica? O boi. O boi manda. Porque boi precisa 
se alimentar. Então é por isso que fazendeiro desmata a floresta 
amazônica. [...] A mineração derruba as árvores, vai empurrando 
tudo, tirando a pele da terra. (...) Eu conto tudo o que precisa 
ser protegido, preservado e respeitado. Porque para mim, desde 
pequeno encontrei a beleza da nossa ecologia. Eu cresci junto 
com ela… Então vamos conservar o coração da terra. Vamos cui-
dar como se cuida da nossa família. A floresta, ela é ligada a nós 
como irmão, como família (Kopenawa, 2019, s/p).

Neste pequeno trecho, Kopenawa explicita quem está atacando as 
florestas: a mineração e o agronegócio. Tais empreendimentos do povo da 
mercadoria provocam uma destruição desenfreada, muito diferente da rela-
ção orgânica que os povos indígenas têm com a terra. Nas palavras de 
Krenak (2019), os povos indígenas são aqueles que estão "agarrados" à 
terra. Ao trazer as interpelações indígenas para escola, podemos discutir o 
forte sentido que a terra tem para estes povos, não como um mero recurso, 
mas ancorada em uma dimensão cosmológica e política fundamental. Isso 
permite deslocar, inclusive, a noção de excepcionalismo humano que atra-
vessa a ontologia ocidental. Como afirma Bruce Albert (1995), a luta pela 
terra não garante apenas a perenidade de um espaço físico imprescindível 
para a existência dos povos indígenas, mas também preserva uma trama de 
coordenadas sociais e intercâmbios cosmológicos que constituem e assegu-
ram sua existência.

Conclusões

A articulação proposta neste artigo entre a virada ontológica – em 
especial, sua proposição multinaturalista – e a educação permitiu-nos repensar 



14

Artigo
Revista
Educação 
em Questão Educação, ontologia política e questões indígenas nas escolas

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

o lugar dos povos indígenas nas escolas. Longe de figurar como "temas do 
passado" ou objetos de assimilação, as questões indígenas revelam-se ferra-
mentas teóricas urgentes para o presente. Nossa análise demonstra que a luta 
pela terra, compreendida em sua dimensão cosmopolítica e articulada ao 
marco do multinaturalismo, opõe-se radicalmente ao extrativismo do "mundo 
de um mundo" e desloca o excepcionalismo humano que ancora tantas peda-
gogias ocidentais.

As provocações de Kopenawa (2023) que abriram este artigo 
seguem ecoando: a política e a educação podem, de fato, ser "outra coisa". 
O caminho para essa reinvenção passa, necessariamente, pelo reconheci-
mento das contribuições contemporâneas dos povos indígenas. Elas não nos 
falam de um passado idílico, mas oferecem ferramentas conceituais fundamen-
tais para criticar o projeto civilizacional responsável pelo colapso ecológico e 
para imaginar e tecer futuros possíveis.

Assim, concluímos que o "desemparedamento da escola" e o "brincar 
na natureza", práticas pedagógicas cada vez mais comuns nesses tempos, 
podem – e devem – ser transformadas pelas proposições multinaturalistas. 
Não se trata de promover um contato com uma "natureza" homogênea e 
passiva de exploração, mas de assumir um compromisso ético-político com 
as lutas que defendem mundos múltiplos, onde montanhas são mestres e 
florestas são habitadas por xapiris. É nessa chave que a escola pode, efeti-
vamente, alargar horizontes, reflorestar imaginações e fomentar composições 
entre saberes, tornando-se um espaço de coexistência ch’ixi – onde mun-
dos se antagonizam, complementam e, podem também, resistir juntos diante 
do colapso ecológico e civilizacional. Quando nossa imaginação política 
parece sufocada pela lógica do "povo das mercadorias", as questões indíge-
nas e o diálogo com a ontologia política, mostram-se capazes de ampliá-la.

Referências

ANDRADE, Oswald. A utopia antropofágica. São Paulo: Editora Globo, 2011.

ALBERT, Bruce. O ouro canibal e a queda do céu: uma crítica xamânica da econo-
mia política da natureza. Série Antropologia, Brasília: Editora UnB, 1995.



15

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Ana Paula Massadar Morel
Revista
Educação 
em Questão

ALMEIDA, Mauro. Caipora e outros conflitos ontológicos. Revista de Antropologia 
da UFSCAr, Florianópolis, v. 5, n. 1, jan./jun. 2013.

BENITES, Eliel. Oguata Pyahu (Uma Nova Caminhada) no processo de desconstru-
ção e construção da educação escolar indígena da Aldeia Te’ýikue. Dissertação 
(Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade 
Católica Dom Bosco, Campo Grande, 2014.

BOURDIEU, Pierre. Gostos de classe e estilos de vida, In: ORTIZ, Renato (Org.). 
Pierre Bourdieu. 2. ed. São Paulo: Ática, 1994.

COLLET, Célia; PALADINO, Mariana; RUSSO, Kelly. Quebrando preconceitos: sub-
sídios para o ensino das culturas e histórias dos povos indígenas. Rio de Janeiro: 
Contra-Capa, 2014.

CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakax Utxiwa. Uma reflexão sobre práticas e discursos 
descolonizadores. São Paulo: Editora N-1, 2021.

DE LA CADENA. Marisol. Seres-terra: cosmopolíticas em mundos andinos. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2024.

ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la tierra: nuevas lecturas sobre desarollo, terri-
torio y diferencia. Medellin: UNAULA, 2014.

GIL, Carmem Zeli de Vargas; EUGÉNIO, Jonas Camargo. Ensino de história e temas 
sensíveis: abordagens teórico-metodológicas. Revista História Hoje, v. 7, n. 13, 
p. 139-159, jun. 2018. Disponível em: https://rhhj.anpuh.org/RHHJ/article/
view/430/273.

HOLBRAAD, Martin; PEDERSEN, Morten Axel; CASTRO, Eduardo Viveiros de. A polí-
tica da ontologia: posições antropológicas. Ayé – Revista de Antropologia, v 1, 
n. 1, 2019.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu. Rio de Janeiro: Companhias 
das Letras, 2015.

KOPENAWA, Davi. "Dizem que a Terra Yanomami é muito grande e tem pouco 
índio. Mas o ‘pouco índio’ está protegendo todo o planeta". (Depoimento cole-
tado por Victoria Franco, 2019). Disponível em: https://pib.socioambiental.org/
pt/Dizem_que_a_Terra_Yanomami_%C3%A9_muito_grande. Acesso em: 14 jul. 
2021.



16

Artigo
Revista
Educação 
em Questão Educação, ontologia política e questões indígenas nas escolas

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

KOPENAWA, Dario. Precisamos falar sobre a beleza dos yanamomis. Folha de São 
Paulo, Cotidiano, 10 fev. 2023.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Rio de Janeiro: Companhia 
das Letras, 2019.

LAW, Jonh. What’s wrong with a one-world world? Distinktion. Scandinavian 
Journal of Social Theory, v. 16, n. 1, p. 126-139, 2015.

LIMA, Tânia. Um peixe olhou pra mim: o povo Yudjá e a perspectiva. São Paulo: 
Editora Unesp, 2006.

MÉVEL, Yannick; TUTIAUX-GUILLON, Nicole. Didactique et enseignement de l’Histo-
rie-géographie au Collège et au Lycée. Paris: Publibook, 2013.

MINOIA, Paola; CASTRO-SOTOMAYOR, José. Education and socio-environmental 
justice in the pluriverse: decolonial perspectives. Globalizations, v. 21, n. 2, p. 
303-312. 2024.

MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro (1970-
1990). São Paulo: Paulinas, 2012.

PALADINO, Mariana; RUSSO, Kelly. A Lei nº 11.645 e a visão dos professores do Rio 
de Janeiro sobre a temática indígena na escola. Revista Brasileira de Educação, 
Rio de Janeiro, v. 21, n. 67, out./dez. 2016.

SAHLINS, Marshall. Historical metaphors and mythical realities: structure in the 
early history of the Sandwich Islands Kingdom. Ann Arbor: University of Michigan 
Press, 1981.

TADDEI, Renzo; GAMBOGGI, Ana Laura. Educação, antropologia e ontologias. 
Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 42, n. 1, p. 27-38. 2016.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Araweté. Os deuses canibais. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar/Anpocs, 1986.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. "Etnologia brasileira". In: MICELI, Sérgio (Org.). O 
que ler na ciência social brasileira (1970-1995). São Paulo: Sumaré/ANPOCS; 
Brasília: CAPES, 1999. (Antropologia v. 1).

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A Inconstância da alma selvagem e outros ensaios 
de Antropologia. São Paulo: Cosac Naify. 2002.



17

Revista Educação em Questão, Natal, v. 63, n. 76, p. 1-17, e-40406, abr./jun. 2025

Artigo

Ana Paula Massadar Morel
Revista
Educação 
em Questão

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A antropologia como perspectiva: método da equi-
vocação controlada. Revista de Antropologia do Centro-Oeste. v. 5 n. 10, 2018.

XAKRIABÁ, Célia. Amansar o giz. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, n. 14, p. 110-117, 
jul. 2020.

Prof.ª Dr.ª Ana Paula Massadar Morel
Universidade Federal Fluminense (Brasil)

Programa de Pós-Graduação em Educação
Líder do Grupo de Pesquisa Terra, Educação e Autonomias

Grupo de Pesquisa Terranias/PUC-Rio
Orcid id: https://orcid.org/0000-0002-2165-595X

Email: anamorel@id.uff.br
Recebido em 4 jun. 2025

Aceito em 3 set. 2025

Este trabalho está licenciado sob uma licença Creative Commons Attribution-Non-
Commercial-ShareAlike 4.0 International License.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Resumo
	Abstract
	Resumen
	Apresentação
	As escolas e as questões indígenas 
	A virada ontológica na Antropologia 
	Experimentando contribuições da “virada ontológica”
	Conclusões
	Referências
	Autoria

