
PERSPECTIVAS FEMINISTAS E 
QUEER PARA A PESQUISA EM 
HUMANIDADES: DIÁLOGOS 
EPISTEMOLÓGICOS E 
INTERDISCIPLINARES ENTRE DONNA 
HARAWAY E PAUL PRECIADO 

FEMINIST AND QUEER PERSPECTIVES FOR 
HUMANITIES RESEARCH: EPISTEMOLOGICAL 
AND INTERDISCIPLINARY DIALOGUES BETWEEN 
DONNA HARAWAY AND PAUL PRECIADO

Maurício João Vieira Filho
Mestre em Comunicação Social (UFMG)

Doutorando em Comunicação (UFJF)

E-mail: mauriciovieiraf@gmail.com 

Ítalo Vinícius Gonçalves
Mestre em Comunicação Social (UFMG)

doutorando em Teoria Literária (UFMG)

E-mail: italovinicius@rocketmail.com

03

mailto:mauriciovieiraf@gmail.com
mailto:italovinicius@rocketmail.com


104

Resumo

Donna Haraway e Paul Preciado, de modo insurgente, se 
lançam frente às incertezas a fim de perceber os limites 
científicos tidos como universais, para a amplificação de 
saberes silenciados, mas também para tentar contrapor 
as centralidades de onde se pode enunciar. Neste artigo, 
objetiva-se tecer percepções e aproximações entre Donna 
Haraway e Paul Preciado para refletir possibilidades epis-
temológicas ancoradas em bases feministas e queer na 
pesquisa desenvolvida nas humanidades. Essa articulação 
é um ato de compreensão das políticas de conhecimento 
propostas no debate filosófico e de união interdisciplinar. 
Com o quadro epistemológico levantado, formam-se pers-
pectivas e orientações para elaboração de problemas de 
pesquisas e formas de construir conhecimentos no campo 
científico das humanidades.

Palavras-chave: Epistemologia. Donna Haraway. Paul 
Preciado. Pensamento feminista e queer. Humanidades.

Abstract

Donna Haraway and Paul Preciado, in an insurgent way, 
launch themselves in the face of uncertainties in order 
to perceive the scientific limits considered universal, to 
amplify silenced knowledges, but also to try to counter the 
centralities from which one can enunciate. The aim of this 



Bagoas V.16 | N. 25

105

article is to weave perceptions and approximations between 
Donna Haraway and Paul Preciado in order to reflect on 
epistemological possibilities anchored in feminist and 
queer bases in research developed in the humanities. This 
articulation is a gesturen act of understanding the politics 
of knowledge proposed in the philosophical debate and of 
interdisciplinary union. This epistemological framework 
provides perspectives and guidelines for developing rese-
arch problems and ways of constructing knowledge in the 
scientific field of the humanities.

Keywords: Epistemology. Donna Haraway. Paul Preciado. 
Feminist and queer thought. Humanities.

Introdução 

Por muito tempo, acreditava-se que a universalidade 
da ciência era suficiente para apreender tudo e todos. 

Essa unicidade conduzida pela razão bastaria para que 
as investigações científicas fossem guiadas com métodos 
e teorias cristalizados em cânones, cujo propósito final 
seria apreender um objeto em sua totalidade. A tradição 
da ciência ocidental e moderna, que se estabeleceu sob a 
égide da neutralidade, não dá conta da heterogeneidade, da 
multiplicidade e das diferenças que emergem socialmente. 
Nesse sentido, questões políticas e filosóficas insurgem 



Bagoas V.16 | N. 25

106

no campo científico, a partir de autoras e autores críticos 
cujas incertezas se direcionam para a percepção dos limites 
científicos tidos como universais, para a amplificação de 
saberes silenciados, mas também para tentar contrapor 
as centralidades de onde e sobre o que se pode abordar.

A epistemologia, enquanto processos filosóficos que 
se debruçam sobre a construção do conhecimento (Steup; 
Neta, 2020), deve desconfiar das estabilidades. O conhe-
cimento está em movimento, é dinâmico, como Michel 
Foucault (2008) explica na Arqueologia do saber, ao propor 
a identificação de obstáculos e a promoção de rupturas 
no que parece consolidado. Essa inquietação remete à 
escavação das camadas de conhecimentos solidificadas 
para consagração de determinados discursos, a fim de 
entender como as cristalizações aconteceram e, assim, 
reconstituir a cena da construção dos saberes (Foucault, 
2008). Olhar o mundo, pela proposta foucaultiana, significa 
honrar as descontinuidades históricas, cujas condições de 
existência possibilitaram aquilo que chamamos hoje de 
social, bem como a forma de nossos pertencimentos a tais 
materialidades. A historicidade daquilo que parecia estável 
permite notar que não é. Em outras palavras, trata-se 
de construções sociais por meio das quais, ao mirarmos 
o passado, temos um ato para (re)pensar o agora. Com 
desconfianças em vista, motivados por questionamentos 



Bagoas V.16 | N. 25

107

do contexto sócio-histórico-político no qual estamos, e 
buscando aproximar pensamentos que permitem rupturas 
nos saberes científicos, neste artigo, duas perspectivas 
filosóficas se apresentam pujantes e inquietantes nos 
processos éticos, políticos e filosóficos do conhecimento: 
Donna Haraway e Paul Preciado.

Bióloga e filósofa, as bases da formação acadêmica de 
Donna Haraway nos convidam para discussões críticas em 
relação à ciência. Influenciada pelas manifestações da orga-
nização Take Back The Night1, na década de 1970, Haraway 
(2020a) se considera uma feminista no contexto da segunda 
onda do movimento. Outra forte influência em sua vida é a 
ficção científica, gênero que possibilita a criação de mundos 
e a fabulação de futuros outros. Todas essas ligações se 
enredam nos percursos políticos e epistemológicos traçados 
por Haraway (2020b, parágrafo 5, tradução nossa), que disse 
que: “nos tornamos grandes graças às conexões. Acredito 
que minhas ideias e, na medida em que posso, minha vida, 
são sobre gerar conexões”2. Nesse sentido, as perspectivas 

1	 Trata-se de evento em formato de protesto, organizado por movimentos 
feministas, que visavam condições de segurança para as mulheres 
em espaços públicos. Para mais detalhes, indicamos a publicação da 
iniciativa Women & the American Story: https://wams.nyhistory.org/end-
-of-the-twentieth-century/a-conservative-turn/take-back-the-night/. 
Acesso em: 4 jul. 2024.

2	  No original: “Nos volvemos grandes gracias a que conectamos. Creo que 
mis ideas, y en la medida que puedo, mi vida, se tratan sobre generar 
conexiones” (Haraway, 2020b, parágrafo 5).

https://wams.nyhistory.org/end-of-the-twentieth-century/a-conservative-turn/take-back-the-night/
https://wams.nyhistory.org/end-of-the-twentieth-century/a-conservative-turn/take-back-the-night/


Bagoas V.16 | N. 25

108

feministas, filiadas a questões sobre técnica e tecnologia, 
direcionam seu olhar aos fenômenos a partir da produção 
de novos “parentescos”, e situam os argumentos tecidos 
por ela, que atravessam diferentes campos científicos e 
conectam-se à história da ciência, às dimensões culturais 
e às críticas relacionadas ao poder-saber.

Já Paul Preciado, filósofo espanhol relevante no pen-
samento contemporâneo, desenvolve teorias e ideias que 
partem das vivências como homem trans e corpo não 
binário. Seu trabalho questiona as bases epistemológicas 
ocidentais que enclausuram discursos em redomas coloniais 
e modernas cujas validações indicam como os corpos devem 
ser e viver no mundo. Como Virginie Despentes (2020, 
p. 13) descreve-o, Preciado “[…] revela mundos a partir 
das margens, e o que tem de mais surpreendente é essa 
capacidade de continuar a imaginar outra coisa”. Os incô-
modos ao sistema sexo-político tensionam problemáticas 
às formas como os saberes se estruturam em regimes de 
normalização e normatização das vidas (Preciado, 2022b). 
Por isso, pelas passagens de fronteiras geográficas e do 
próprio corpo, Preciado consegue incomodar e subverter 
os saberes em dormência colonial e moderna.



Bagoas V.16 | N. 25

109

Em ambas as filósofas3, notam-se possibilidades abertas, 
imaginativas e contribuições epistemológicas para repensar 
a prática científica. Nosso propósito, neste artigo, é tecer per-
cepções e aproximações entre Donna Haraway e Paul Preciado 
para refletir possibilidades epistemológicas ancoradas em 
bases feministas e queer na pesquisa desenvolvida nas huma-
nidades. Essa articulação é um ato de percepção das políticas 
de conhecimento propostas no debate filosófico, pretendendo, 
assim, interseccionar saberes para diferentes estudos e abor-
dagens dos fenômenos estudados nas humanidades.

Nesse sentido, apostamos no desenvolvimento de pes-
quisas que consigam refletir sobre a própria ciência, o que 
permite a abertura de espaço para reflexões ancoradas em 
diferentes correntes teóricas, sendo uma delas embasada 
em epistemologias contra-hegemônicas e emergentes de 
experiências das dissidências. Escreve Martino (2023, p. 
16), inspirado em bell hooks, que, “se podemos imaginar 
outros caminhos epistemológicos, é igualmente possível 
pensar, no sentido da pergunta, naqueles ainda a serem 
construídos”. É com esse horizonte que este artigo pretende 
avançar e almeja contribuir com diálogos interdisciplinares 
para diferentes campos científicos.

3	 Neste artigo, optamos pelo uso do feminino como forma de desestabilizar 
o masculino genérico presente em línguas de origem latina, como o 
português. Consideramos essa escolha uma estratégia para questionar 
as normas gramaticais.



Bagoas V.16 | N. 25

110

Pelo cruzamento epistemológico de Haraway (1995, 
2009, 2020a) e Preciado (2018, 2021, 2022a, 2022b), emer-
gem incômodos, geram-se mal-estares, impossibilitam-se 
lugares de certezas e nos bagunçam diante de quaisquer 
naturalizações. São autoras que, em suma, colocam em 
jogo a tensão, a ambiguidade e o paradoxal face à síntese 
esterilizante da modernidade. Pode-se apreender que 
existem falhas e, a partir desse olhar epistemológico, ter 
percepções críticas dos limites e das possibilidades de ter-
ritórios teórico-conceituais em construção. Neste artigo, as 
discussões caminham por duas vias paralelas: uma voltada 
à epistemologia da parcialidade e às propostas ciborgues 
de Haraway; e outra direcionada ao corpo encarnado aos 
saberes em Preciado. Em seguida, os caminhos se conver-
gem para trazer em voga as humanidades e traçar diálogos 
possíveis para nossas práticas científicas.

A visão de Haraway: compromisso com a 
ciência pela epistemologia da parcialidade 

Crítica à ideia de objetividade da ciência, Haraway tra-
balha a filosofia do conhecimento como ação política com-
prometida com bases de partilha e diálogo (Haraway, 2020a). 
Esse caminho, concebido como epistemologia da parcialidade, 
carrega consigo a luta contra a objetividade centrada na 
fabulação de um sujeito universal mandatário do projeto 



Bagoas V.16 | N. 25

111

moderno que impera nas narrativas da historiografia oci-
dental. Trata-se de uma proposição de leitura crítica dos 
fenômenos e dos processos de produção de significados. 
O diálogo entre comunidades científicas e companheiras 
deve ser o meio para conseguir reconstruir significados e 
corpos com possibilidades de futuro (Haraway, 1995). As 
bases filosóficas não devem ser adotadas, portanto, como 
totalitárias e nem sequer relativistas, devido aos riscos e 
perigos que ofuscam a visão crítica.

A problemática epistemológica identificada pela filó-
sofa diz respeito ao reducionismo científico, que mobiliza 
linguagens normativas para modelar todo o conhecimento 
na modernidade, cujos anseios atendem ao capitalismo, 
patriarcado e racismo. Para desestabilizar essa concepção 
científica cunhada por parâmetros limitadores, Haraway 
(1995) se vale da visão como sentido catalisador de sepa-
rações entre o que vê e o que é visto. Essa cisão demarca 
a separação dicotômica entre sujeito e objeto, que deve 
ser subvertida ao contar com a visão para se ter leituras 
críticas e de objetividade encarnada, ou seja, objetividade 
instaurada justamente pelo reconhecimento da parcia-
lidade como condição de sua produção. O poder de ver 
está atrelado a questões que devem ser lançadas sobre os 
saberes científicos: quem vê? De onde está vendo? A partir 
de qual perspectiva? A visão é ativa, constrói formas de 



Bagoas V.16 | N. 25

112

ver e projeta ângulos do quais miramos; por isso, constitui 
relações de poder. Ao colocar a visão no centro de uma 
readequação ética na produção do saber, Haraway (1995, 
p. 20) se distancia justamente daquilo que denomina como 
“truque de deus”: a performatização do conhecimento 
científico por meio da ficcionalização de uma onipresença 
neutra e distanciada por parte de seus produtores, que 
estariam, em teoria, em todo lugar e, ao mesmo tempo, 
em lugar nenhum.

O saber localizado ou conhecimento situado, conforme o 
entendimento da filósofa, é justamente aquele compro-
metido com o seu encarnamento, levando à possibilidade 
de instauração de um saber propriamente situado. Não se 
refere a qualquer pretensão científica de se projetar como 
universal, homogeneizador ou reducionista — armadi-
lhas da modernidade que estruturam o sistema-mundo e 
ordenam as apreensões científicas de forma limitante. A 
proposição de Haraway (1995) é justamente oposta, haja 
vista que só conseguimos ser objetivos se situarmos que 
nossas perspectivas são parciais. Ao conduzir esses movi-
mentos, tornamo-nos responsáveis por aquilo que enxer-
gamos, uma vez que localizamos um lugar atravessado e 
formado por relações de poder, a partir das quais miramos 
os fenômenos. Parcialidade e responsabilidade permitem 
questionar os dualismos que sustentam as bases patriarcais, 



Bagoas V.16 | N. 25

113

científicas, capitalistas, coloniais e modernas. Dualismos 
como homem-mulher, humano-máquina, natureza-cultura, 
vida-morte e tantos outros são falhos por não darem conta 
da heterogeneidade do mundo, desmantelam-se e preci-
sam ser questionados incessantemente no fazer científico 
(Haraway, 1995).

Em uma ciência feminista cuja objetividade é encarnada 
e parcial, os sujeitos são apreendidos como dinâmicos e 
plurais. Logo, “precisamos do poder das teorias críticas 
modernas sobre como significados e corpos são construídos, 
não para negar significados e corpos, mas para viver em 
significados e corpos que tenham a possibilidade de futuro” 
(Haraway, 1995, p. 16). Por essa característica, apostamos 
que o diálogo deve ser articulado com vistas a reconhecer 
a existência de outras perspectivas.

Aqui, vale lembrar da contribuição teórica da historia-
dora Joan Scott (2011), que também enuncia as condições 
de um futuro possível calcado naquilo que denomina de 
“lógica do suplemento”. Segundo Scott (2011), a História, 
bem como o campo do saber historiográfico, foi erigida 
não somente de maneira imprecisa, devido à supressão 
das mulheres como agentes históricos, mas brutalmente 
alienada quanto aos processos que possibilitaram a cons-
tituição, bem como a representação do social em que vive-
mos. A possibilidade da construção de novos modos de 



Bagoas V.16 | N. 25

114

entendimento e habitação dos saberes, fatos e imaginários 
sociais, desdobrados também a partir da manipulação e 
da performatização de um saber científico, viria apenas 
junto a uma reformulação de todo o campo do saber, cuja 
tarefa se encontra na reescrita e na readequação de suas 
premissas, cujo repovoamento dos sujeitos históricos se 
mostra indispensável a tal exercício. Assim, o suplemento 
seria mais que um preenchimento lacunar, mas uma total 
reparação epistêmica.

Ao seguir por outra face do argumento, Haraway se 
direciona ao “objeto”. Se, na história da ciência reducio-
nista, o objeto é inerte e o mundo, passivo — posições que 
atendem às lógicas coloniais, capitalistas e patriarcais 
—, é necessário que tomemos o mundo como agente. O 
conhecimento situado, precisamos lembrar, é agente e 
ativo. Essas viradas epistemológicas encarnam o saber 
e bagunçam as fronteiras dicotômicas que organizam o 
mundo. Não somente teríamos, supostamente, controle 
sobre o mundo, mas também os objetos, os fenômenos e 
as técnicas exerceriam controle sobre nós — seja ao nível 
subjetivo ou corporificado, instâncias que, na verdade, 
não se separam. A partir da concepção harawayniana de 
natureza-cultura, cujas relações históricas evidenciam a 
coprodução e co-constituição do mundo, somos e estamos 
aparentados por meio de contingências e complexidades 
paradoxais e multiformes.



Bagoas V.16 | N. 25

115

Cabe o adendo de notabilizar o pensamento foucaul-
tiano imbricado nas concepções de Haraway. Foucault 
(1998) desnuda as relações de saber e poder engendradas 
na constituição do corpo, separando dicotomias estanques 
em polos, os quais têm sempre o lado correspondente ao 
“outro” como alvo de coerção, ataque e pedagogização. 
Formam-se, portanto, tecnologias do corpo cujas confi-
gurações delimitam saber e poder, ao passo que o ideal 
de sujeito moderno é constituído. Haraway (2009) dá um 
passo adiante nessa relação. Se, para Foucault (1998), o 
poder é diluído e exercido no campo das microrrelações, 
e não concentrado em um agente ou em uma instância 
institucional, para Haraway, tal visão deixa de lado os 
atravessamentos de gênero, raça, classe e tantos outros 
marcadores da diferença, socialmente constituídos, que 
transpassam as relações, também por suas complexida-
des emergirem a partir das relações estabelecidas entre 
estes, sempre em fluxo relacional e situacional, cujos des-
locamentos desembocam e instauram novos problemas e 
enredamentos nas práticas de saber-poder. Sem aprofundar 
nesses aspectos, é inevitável não ter uma visão fatalista de 
futuro, pois o poder estaria pairando em toda parte sem 
que se entenda de fato quem ou o que lhe sustenta.

Situar as relações de saber e poder aponta um movi-
mento caro ao pensamento articulado pela filósofa: a 



Bagoas V.16 | N. 25

116

criticalidade (Haraway; Goodeve, 2015). Diferentemente 
de apenas criticar negativamente, esse caminho objetiva 
assumir um compromisso científico com a pesquisa. Não 
se trata de atacar o outro para encontrar a mudança e 
competir pela ascensão na academia, modelo rechaçado 
por Haraway, mas, sim, ter noção das parcialidades e pers-
pectivas adotadas, das contradições, das ausências e dos 
limites que temos em qualquer investigação. Ser crítico, 
portanto, é muito menos massacrar, e, sim, contribuir 
generosamente para avanços da ciência.

Esse horizonte político e situado do argumento da filó-
sofa tem um ponto fulcral pela ação, pela convocação das 
responsabilidades e pelo alerta dos riscos que corremos em 
regimes de violência e opressão: o mito ciborgue (Haraway, 
2009). Ciborgue é um mito político, híbrido entre humanos 
e máquinas, cibernético. É uma metáfora que diagnostica 
os novos movimentos de “tornar-se com” (Haraway, 2008, p. 
393), ou seja, de habitar e ser também habitado, cuja carne e 
verbo não se dissociam neste cenário de natureza-cultura. 
Não há um conceito fechado que signifique o ciborgue, 
mas, sim, as disputas que lhe formam.

[…] ele é um tópico aberto e o ciborgue está neste con-
junto curioso de relacionamentos familiares com espé-
cies-irmãs de vários tipos. É uma figuração que requer 
que se pense nos aspectos dos sistemas de comunicação 



Bagoas V.16 | N. 25

117

feitos pelo homem, a mistura do orgânico e do técnico 
que é inescapável nas práticas ciborguianas (Haraway; 
Goodeve, 2015, p. 59). 

Por tais características e história que lhe forma, o cibor-
gue é um organismo capaz de repensar epistemologias, haja 
vista que surge no cenário da ficção científica e pode ser 
tomado para imaginar outras possibilidades e romper com 
fronteiras. Torna-se, nessa via, possível desconstruir essen-
cialismos e ver que as fronteiras são ilusões óticas. “Assim, 
meu mito do ciborgue significa fronteiras transgredidas, 
potentes fusões e perigosas possibilidades — elementos 
que as pessoas progressistas podem explorar como um dos 
componentes de um necessário trabalho político” (Haraway, 
2009, p. 45). O ciborgue evidencia a problematização da 
unidade por ser essa figura híbrida no entre-lugar. Mais 
ainda, por ser parcial, ele é uma perspectiva que sugere 
pensar mundos imaginados.

Na proposta trazida por Haraway, a tonificação das 
afinidades e dos laços é uma ação propositiva para dissolver 
a universalidade. Ao enfrentar as lógicas de dominação 
pela perspectiva da parcialidade, avança-se por novas 
e outras possibilidades políticas e epistemológicas. Na 
esteira desse argumento, é possível o questionamento das 
normas de gênero e sexualidade que atravessam e consti-
tuem saberes, ações ecoantes pelo pensamento de Preciado  
(Fontgaland; Cortez, 2015).



Bagoas V.16 | N. 25

118

O corpo de Preciado: filosofia 
política incorporada 

Ao entrelaçar testemunho e formalidade acadêmica, a 
obra Eu sou o monstro que vos fala4 confronta epistemologias 
e desloca todo o fazer científico. Neste excerto, Preciado 
(2022) comenta a trama que precisou tecer para desordenar 
discursos e políticas.  

Eu, um corpo trans, um corpo não binário, a quem nem 
a medicina, nem o direito, nem a psicanálise, nem a 
psiquiatria reconhecem o direito de falar sobre minha 
própria condição na qualidade de especialista, ou de 
produzir um discurso ou uma forma de conhecimento 
sobre mim mesmo, aprendi, como Pedro Vermelho, a 
língua de Freud e de Lacan, do patriarcado colonial, a 
língua de todos os que estão presentes nesta sala, e a 
quem agora me dirijo (Preciado, 2022, p. 14). 

Pela coragem de enfrentar as prescrições reiteradas por 
aquela plateia, que se coloca na posição da universalidade, e 
pela genialidade de perceber as armadilhas epistemológicas, 

4	 Originalmente publicado em francês como Je suis un monstre qui vous parle. 
Rapport pour une académie de psychanalystes, pela Éditions Grasset, a obra 
consiste no discurso de Preciado para 3.500 psicanalistas, em que discorre 
sobre como saberes da psicanálise sobre gênero invalidam vidas, como a dele, 
patologizam corpos e anulam falas por meio da validação discursiva por 
práticas científicas e institucionais. Vale ressaltar que, antes da publicação 
na íntegra do discurso, uma vez que Preciado foi interrompido em sua fala, 
circulava uma versão mais condensada pela internet.



Bagoas V.16 | N. 25

119

Preciado, cujas obras têm criticalidade, aproxima leitores e 
oferece caminhos abertos ao diálogo, com uma indocilidade 
para questionar e colocar as normatividades sob o fio da 
navalha. O choque do filósofo diante dos psicanalistas 
insurge para contestar e subverter construções de saberes 
que se canonizaram na limitação de desvios, doenças, 
monstruosidades, silêncios e apagamentos. O desconforto 
causado pelo discurso, sendo interrompido durante a fala, é 
um ato de cobrança epistemológica no sentido de tensionar 
lógicas de poder e saber vigentes na sociedade. Ao mobilizar 
linguagens e conceitos de diferentes áreas científicas, 
destacando a interdisciplinaridade, volta-se para o debate 
do/com/no corpo (Preciado, 2022). 

Quando desconstrói o discurso médico, psicanalítico e 
jurídico de controle dos corpos e reconstrói o próprio corpo, 
jogando com as peças disponíveis no tabuleiro normativo, 
Preciado evidencia a implosão de sistemas que se legitimam 
por estruturas de poder e saber. Por outras palavras, ele 
consegue insurgir com a linguagem que o oprime, recorrendo 
aos mecanismos discursivos para estremecer uma plateia 
que, frequentemente, se coloca como arauto de normalidade 
para atribuir anormalidades às experiências humanas. Essa 
ação representa uma tentativa de implosão, de ruir o sistema 
sexo-político de dentro para fora, com vistas a destruí-lo, 
evidenciando as falácias que erigiram fundamentos cientí-
ficos de universalidade e parâmetros aos corpos.



Bagoas V.16 | N. 25

120

Esse discurso aponta, portanto, para a apreensão de 
que “a epistemologia é a própria condição de um regime 
de representação” (Preciado, 2021, parágrafo 20). Em vista 
disso, uma epistemologia cisheteropatriarcal se configurou 
e cristalizou com dicotomias para estabelecer poder e 
saber. A ideia de que os ditos “normais” e “hegemônicos” 
não possuem uma identidade, como querem acreditar e 
somente designar algum tipo de demarcação para os outros, 
é uma falácia. “Não existe identidade mais esclerosada e 
mais rígida do que a sua identidade invisível. Que a sua 
universalidade republicana. Sua identidade leve e anônima 
é o privilégio da norma sexual, racial e de gênero” (Preciado, 
2022a, p. 31). Trata-se de uma tentativa de distanciar de si 
qualquer forma de atribuição de significados, cuja finali-
dade seja alçar um patamar de universalidade e significar os 
outros na busca pela consolidação de regimes de violência.

Ao seguir além nas argumentações, Preciado (2022b) 
defende a liberdade do corpo em um manifesto cuja potên-
cia se dá pela contrassexualidade, um contraste ao sistema 
sexo-político estabelecido em essencialismos e atribuições 
a uma natureza humana. A ação contrassexual é oposta a 
isso, ou seja, visa desenvolver estratégias de ordem polí-
tica que permitam aberturas para vidas e subjetividades 
livres de cristalizações de gênero, sexualidade e sexo. Ao 
desmantelar binarismos como homem e mulher, os corpos 



Bagoas V.16 | N. 25

121

passariam a ser vivos e abririam mão dos privilégios que o 
sistema traria para os indivíduos. Há dois pontos centrais 
nesse desmonte sociocultural, sendo que “[…] a sociedade 
contrassexual se dedica à desconstrução sistemática da 
naturalização das práticas sexuais e do sistema de gênero” 
(Preciado, 2022b, p. 33), ou seja, um dos cernes é romper com 
naturalizações que tentam atribuir a um corpo uma deter-
minada correspondência de gênero, a partir da sexualização 
de órgãos. O segundo ponto se refere ao fato de que “[…] a 
sociedade contrassexual proclama a equivalência (e não a 
igualdade) de todos os corpos vivos-sujeitos falantes que se 
comprometem com os termos do contrato contrassexual 
dedicado à busca do prazer-saber” (Preciado, 2022b, p. 33). É 
importante notar que a ideia de igualdade, em certa medida, 
carrega consigo uma equiparação de todos os indivíduos 
em uma lógica de uniformidade e homogeneidade, que 
não reconhece necessidades, especificidades e urgências, 
enquanto a equivalência seria uma forma de reconhecer 
todos os corpos com o mesmo valor de vida.

Pela contrassexualidade, como uma teoria do corpo, 
abrir-se-iam caminhos que permitiriam debruçar nos 
questionamentos das transformações tecnológicas com 
as quais os corpos e as relações foram se ordenando na 
matriz cultural. “A contrassexualidade se inscreve na 
genealogia das análises de Monique Wittig, na pesquisa dos 



Bagoas V.16 | N. 25

122

dispositivos sexuais modernos conduzida por Foucault, nas 
análises da identidade performativa de Judith Butler e na 
política do ciborgue de Donna Haraway” (Preciado, 2022b, 
p. 36). Esse diálogo com pensadoras e pensadores que, cada 
uma a seu modo e tecendo uma trama de críticas para os 
estudos das humanidades, permitem reforçar o debate da 
heterossexualidade compulsória, das relações de poder, da 
performatividade de gênero e de uma visada que extravasa 
fronteiras entre identidades, corpo, orgânico e tecnológico.

Se, em um primeiro momento, a contrassexualidade 
aparenta ser uma utopia, isso se dá justamente pelo fato 
de estarmos imbuídos pela reiteração dos discursos sobre 
como se deve ser ou não ser, como devemos nos relacionar 
e comportar no mundo, quais caminhos devemos seguir em 
nossas vidas, os quais nos impedem de ter outras perspectivas 
e contraproduzir tal regime regulatório. Por esse motivo, no 
mundo contemporâneo, Preciado é um nome central para 
reflexões com/no corpo e para tecer argumentos contra-
normativos como alternativas aos mecanismos modernos. 

Com tantas mudanças na contemporaneidade, esse 
regime sexo-político tende a colapsar, pois estamos em revo-
lução, conforme salienta o filósofo. Em entrevista durante 
a emergência da pandemia de covid-19, Preciado (2021) 
observa uma transformação epistemológica em ebulição. 
Aqui, podemos perceber paralelos com o pensamento de 



Bagoas V.16 | N. 25

123

Haraway (1995), à medida que o filósofo frisa as disputas 
semiológicas e epistêmicas pelos processos simbólicos da 
linguagem. Por outras palavras, debates e embates nos 
significados e nos corpos com os quais estamos vivendo no 
mundo. Por certo, configuram-se ações que demandam res-
ponsabilidade e consciência, sobretudo pela complexidade 
dos antagonismos que marcam esse regime de mudanças 
e os perigos imbuídos. 

Conforme Preciado (2021) pondera, de um lado, existe 
uma revolução política em efervescência implodindo 
patriarcado, colonialismo e capitalismo. Porém, em con-
trapartida, há uma contrarrevolução neopatriarcal, como 
a que se instaura no Brasil no presente e da qual a extre-
ma-direita representa, por ora, a mais perfeita encarnação. 
Basta lembrarmos da disputa de narrativas sobre o aborto 
que ocorreram em 2024, na qual as fronteiras entre pro-
gressismo e conservadorismo já não se colocam de maneira 
tão bem delimitadas. Discussões sobre o direito ao aborto 
legal, afinal, não raro têm silenciado as existências trans.

Convergências e diálogos possíveis para 
pensar a pesquisa científica nas humanidades 

Na sociedade do conhecimento, a linguagem e a cul-
tura tornaram-se meios de produção fundamentais. Dessa 
forma, os objetos de estudo tradicionais das humanidades, 



Bagoas V.16 | N. 25

124

como o ser humano, a cultura, a memória e as linguagens, 
permanecem essenciais para a compreensão da realidade 
contemporânea. Todavia, as humanidades têm sofrido 
com contextos de alavanca de vulnerabilidades dentro 
da própria universidade, onde, apesar de ser um espaço 
fundamental para o desenvolvimento epistemológico, a 
lógica da eficiência produtiva, econômica e burocrática 
vigora em meio ao capitalismo neoliberal e à globalização 
(Ribeiro, 2012). Conforme o argumento de António Sousa 
Ribeiro (2012, p. 118):

Deste ponto de vista, a crise das Humanidades não 
exprime senão a crise mais geral, dominada pela hege-
monia de conceções [sic] da economia, da política e da 
sociedade que conhecem apenas uma razão instrumental 
e para as quais, por conseguinte, a interrogação autor-
reflexiva e a busca de sentido próprias da perspectiva 
das Humanidades são inteiramente irrelevantes. 

Ao refletir sobre uma crise mais ampla resultante da 
razão instrumental, observa-se que as humanidades têm 
sido colonizadas por critérios restritos ao utilitarismo e ao 
pragmatismo, que desvalorizam a reflexão e os aspectos 
humanísticos. Historicamente, essa construção epistemoló-
gica, apesar de reconhecer a importância da subjetividade, 
permanece fortemente influenciada por tradições eurocên-
tricas e estruturada em dicotomias como sujeito-objeto, 



Bagoas V.16 | N. 25

125

natureza-cultura e mente-corpo. Além disso, é fundamental 
reconhecer que o contexto sociopolítico atual, marcado 
pela ascensão de conservadorismos e violências, exige uma 
tomada de posição diante dos sucessivos ataques às ciências. 
Esses ataques vão desde discursos que visam desqualificar a 
produção científica até cortes de financiamento para pesqui-
sas, além da desvalorização de estudos que abordam temas 
essenciais à vida e à experiência humana, como os corpos, 
os marcadores sociais da diferença e as relações culturais.

Ancorar a leitura do presente ao repertório dessas filó-
sofas é um ato de enfrentamento aos contextos de violência 
e uma forma de resistência diante dos recrudescimentos 
que buscam se tornar hegemônicos. Analisar fenôme-
nos humanos e sociais a partir dos estudos de Haraway e 
Preciado nos abre caminhos para uma construção científica 
que rompe com cristalizações modernas — as quais insistem 
em binarismos e na separação entre sujeito e objeto —, 
propondo, ao invés disso, um olhar que privilegia relações, 
interações e processos. Haraway apresenta uma ciência 
situada e parcial cuja proposição questiona a neutralidade 
ilusória que forma o conhecimento. Preciado desenvolve 
uma filosofia radical centrada no corpo como campo de 
experimentação biopolítica e tecnodiscursiva. Trata-se, 
conjuntamente, de atos que desafiam conceitos políticos 
e epistemológicos, insurgindo-se contra as hierarquias 



Bagoas V.16 | N. 25

126

historicamente estabelecidas e abrindo-se ao diálogo que 
possibilite a construção de outras realidades e mundos. Esse 
caminho se aproxima da consideração de Ribeiro (2012) que 
nos sugere a saída de uma fragmentação do conhecimento 
como forma de dar uma guinada nas humanidades rumo 
a uma construção coletiva mais ampla e interdisciplinar.

Quando percebemos os trânsitos, as transformações e 
os avanços na ciência, é fundamental termos em vista as 
dimensões discursivas e simbólicas desse processo dialético. 
Devemos, assim, caminhar para a forma como o conheci-
mento é produzido e, por isso, questioná-la e situá-la. Notar 
que se trata de uma perspectiva situada, segundo Haraway 
(1995), é o que efetivamente contribui para o avanço das 
pesquisas científicas. Isso significa que a produção do saber 
deve estar ancorada em uma posição específica, ao invés 
de uma pretensa objetividade. Repensar a objetividade e 
incorporar o compromisso da parcialidade representa o 
deslocamento para as humanidades, que assumem dimen-
sões indissociáveis de políticas, de afetos, das culturas e da 
linguagem. Isso está alinhado aos argumentos de Preciado 
(2018, 2020) e se torna viável no contexto das humanidades.

Preciado (2018, 2022a, 2022b) demonstra como a mate-
rialidade dos corpos é afetada por tecnologias, discursos e 
políticas de regulação. Dessa forma, pensar as humanidades 
a partir dessa perspectiva implica reconhecer que os corpos 



Bagoas V.16 | N. 25

127

não são somente receptores do conhecimento, mas agentes 
ativos na/para a sua produção. O corpo em Preciado é uma 
tecnologia em constante modificação, ou seja, espaço de 
disputa e resistência que desafia noções tradicionais de 
identidade e de experiência.

O pensamento de Preciado e a incorporação dos sabe-
res à própria vida e a partir dela salienta a necessidade 
de posicionar o próprio corpo como tecnologia capaz de 
desestabilizar a fixidez. Preciado (2022a, 2022b) subverte 
regimes fechados de pensamento científico que abjetificam 
quem ele é — e tantas outras pessoas que não correspon-
dem aos empreendimentos normativos. Reconhecer as 
constituições das diferenças nas humanidades avança as 
apreensões sobre os sujeitos e suas relações, bem como 
aos conhecimentos que se transformam. De tal maneira, 
desestabilizamos relações de poder que se estruturam na 
comunicação, em processos simbólicos, nas práticas sociais 
e nas representações.

Se a proposta do ciborgue de Haraway (1995) exprime a 
fusão entre humano, máquina e discursos tecnocientíficos, 
os corpos dissidentes, os usos de próteses e de tecnologias 
performativas analisadas por Preciado (2018, 2022b), que 
se inclui e parte a filosofia a partir da própria experiên-
cia, tensionam ainda mais essa hibridização, ao romper 
as fronteiras entre natural e artificial. No contexto das 



Bagoas V.16 | N. 25

128

humanidades, essa junção sugere que as disciplinas não 
devem mais ser refletidas em moldes rígidos, mas sim como 
campos interconectados e interdisciplinares que devem 
dialogar com tecnologias, ativismos, discursos de gênero 
e novas materialidades.

Importante lembrar a proposição de Haraway (1995) 
sobre a visão como o sentido que localiza de onde se mira 
para as coisas do mundo, com quais interesses e o que é 
visto. Devemos ter perspectivas que implicam o desafio de 
lidar com o vivo, a tensão e a interação, mas reconhecer 
de onde se enuncia e a parcialidade — chave central para 
um pensamento científico compromissado eticamente 
com o conhecimento. Haraway desafia, assim, a figura 
do pesquisador distante dos fenômenos que investiga e 
sugere que toda investigação é sempre parcial, interessada 
e comprometida. Pensar dessa forma implica reconhecer 
que as humanidades não podem ser concebidas em campos 
isolados. Ao contrário, devemos identificar os trânsitos 
e as intersecções entre as diferentes áreas do conheci-
mento científico como forma de estudar a complexidade 
dos fenômenos humanos. Por outro lado, abrem-se desafios 
epistemológicos, tal como se nota na contemporânea, haja 
vista que as universidades e modos de pesquisas ainda 
funcionam sob uma lógica rígida e disciplinar.



Bagoas V.16 | N. 25

129

Ter essas proposições como parte das construções do 
conhecimento, permite-nos aproximar mais uma vez de 
Haraway, ao passo que seu pensamento filosófico se abre 
para atos esperançosos de desenvolvimento científico. 
Isso significa que ela nos impulsiona a estranhar regimes 
científicos canônicos e cristalizados e caminhar para o 
diálogo, entendendo a parcialidade como modo de repensar 
mundos. Tanto que a metáfora do ciborgue (Haraway, 2009) 
carrega perguntas que se projetam como formas de repensar 
futuros e vidas, assim como desejos e investidas. “Significa 
tanto construir quanto destruir máquinas, identidades, 
categorias, relações, narrativas espaciais” (Haraway, 2009, 
p. 99). Como um mito, não tem respostas delimitadas ou 
percursos fechados, o que se oporia às provocações, mas 
investe na transformação, o que, nas humanidades, pode ser 
um trunfo para o desenvolvimento científico que força a (re)
pensar fenômenos vivos, em transcorrência e parte da vida.

Nos pontos em que se interseccionam, Haraway e 
Preciado propõem a dúvida ao que parece estável ou apa-
rentemente cristalizado na ciência moderna. Desconfiar das 
certezas e lançar perguntas são ações caras para um fazer 
científico aberto que não negligencie a heterogeneidade, 
que tenha criticalidade e que não busque a restrição da uni-
versidade. Ademais, resgatar a proposta de Preciado (2022b) 
é uma maneira de provocarmos como corpos falantes, 



Bagoas V.16 | N. 25

130

não restritos às imposições binárias e normativas, a fim 
de que haja reconhecimento pela equivalência. Com esse 
quadro epistemológico de Haraway e Preciado, formam-se 
perspectivas e orientações para elaboração de proble-
mas de pesquisas e formas de construir conhecimentos. 
Para terminar, “o pensamento ocorre quando as coisas 
que funcionavam deixam de funcionar. Em momentos de 
decomposição, a possibilidade de outra coisa se torna mais 
urgente e fácil de imaginar” (Haraway, 2020b, parágrafo 
26). A tarefa da pesquisa é árdua e contínua no exercício 
de acurar as perguntas e de estranhar aquilo que se lança 
como neutro, relativo ou unitário, pois, assim, desenvol-
vemos a tessitura conceitual, epistemológica e política.

Considerações finais 

Neste texto, propomos compreender como Haraway e 
Preciado, cada uma a seu modo de construir o pensamento 
científico, desenvolvem filosofias que ampliam e poten-
cializam o debate epistemológico em direção a ciências 
mais abertas e acolhedoras, contrárias às dicotomias e 
aos binarismos, capazes de estremecer universalismos. 
Na história da humanidade, a separação de indivíduos e 
grupos em polos opostos serviu à manutenção de relações 
de poder e de violências contra corpos e vivências cultu-
ralmente marginalizados pelas hegemonias sociais. Nesse 



Bagoas V.16 | N. 25

131

sentido, nosso objetivo não foi esgotar todos os conceitos e 
as provocações de cada uma, tampouco a esmiuçar de forma 
exaustiva e totalitária, mas, a partir das articulações entre 
seus pensamentos, entender os limites e as parcialidades 
formadoras do processo científico, assim como explorar 
perspectivas que desafiem regimes que querem fixar no 
mundo um único e, muitas vezes, binário modo de inter-
pretar os fenômenos sociais e humanos.

A contingência dos corpos, das experiências e dos discur-
sos deve ser considerada nas humanidades. As implicações 
políticas e éticas nos direcionam ao questionamento da 
própria posição da pesquisadora e a sua relação com o objeto 
de estudos. Também nos exige estar implicados nos fenôme-
nos sociais e humanos, tornando visível e compreensível o 
lugar da pesquisa na produção do próprio objeto estudado. 

Esse caminho nos lança aos desafios da própria escrita 
acadêmica. Se partimos do pressuposto de que o conheci-
mento não é neutro e que os corpos estão implicados na 
pesquisa, a escrita deve refletir essa postura. Lembremos 
que “[…] toda pesquisa emerge de afetos, dúvidas e incô-
modos, sendo que os fenômenos podem nos tocar e fazer 
com que movimentemos em busca de caminhos, porém, 
por razões diversas, entre as quais a barreira da escrita 
acadêmica, podem ser desprezados e não reconhecidos 
[…]” (Vieira Filho, 2024, p. 300). Ter esse reconhecimento 



Bagoas V.16 | N. 25

132

como base nos abre alternativas de escritas que envolvam 
experimentações como parte do campo epistemológico.

Para concluir — sem, no entanto, encerrar a reflexão 
—, aproximar Haraway e Preciado e identificar conver-
gências entre suas filosofias nos inspira a reconfigurar as 
epistemologias normativas. Por outras palavras, é ques-
tionar noções de um sujeito de conhecimento que se lança 
como universal e neutro; é incluir e trazer as luzes das 
perspectivas feministas, queer e outras, que desafiam as 
hegemonias, ao centro das pesquisas nas humanidades; é 
pensar a produção de conhecimento com o corpo e com 
criticalidade. Essa performatividade da pesquisadora, 
articulada ao processo científico, é fundamental para 
que as humanidades sejam éticas, assumam compromissos 
políticos e desafiem configurações cristalizadas que se 
apresentam como únicas formas de existência. As huma-
nidades são campos de disputa e transformação, que se 
atualizam conforme o tempo histórico e que precisam 
romper com totalizações.



Bagoas V.16 | N. 25

133

Referências 
DESPENTES, Virginie. Prefácio. In: PRECIADO, Paul B. Um apar-
tamento em Urano: crônicas da travessia. 1. ed. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020.

FONTGALAND, Arthur; CORTEZ, Renata. Manifesto ciborgue. In: 
Enciclopédia de Antropologia. São Paulo: Universidade de São 
Paulo, Departamento de Antropologia, 2015. Disponível em: http://
ea.fflch.usp.br/obra/manifesto-ciborgue. Acesso em: 22 jun. 2022.

FOUCAULT, Michel. Arqueologia do saber. 7. ed.  Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2008.

FOUCAULT, Michael. Microfísica do poder. 13. ed. Rio de Janeiro: 
Edições Graal, 1998.

HARAWAY, Donna. Conversaciones con Donna Haraway: 
cómo sobrevivir en (y con) la Tierra. [24 de abril de 2020a]. 
México: Terrremoto. Disponível em: https://www.pagina12.com.
ar/261215-conversaciones-con-donna-haraway-como-sobrevivir-
-en-y-con-la. Acesso em: 5 ago. 2024.

HARAWAY, Donna. Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e 
feminismo-socialista no final do século XX. In: HARAWAY, Donna; 
KUNZRU, Hari; TADEU, Tomaz (Orgs.). Antropologia do ciborgue: 
as vertigens do pós-humano. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2009, p. 33-118.

HARAWAY, Donna. When species meet. Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 2008.

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para 
o feminismo e o privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, 
[S. l.], n. 5, p. 7-41, 1995. Disponível em: https://periodicos.sbu.



Bagoas V.16 | N. 25

134

unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1773. Acesso em: 
22 jun. 2024.

HARAWAY, Donna. “Tornei-me feminista graças à ficção 
científica”. Entrevista com Donna Haraway. [19 de fevereiro de 
2020b]. Espanha: El País. Entrevista concedida a Pablo Ximénez de 
Sandoval. Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/
596501-tornei-me-feminista-gracas-a-ficcao-cientifica-entrevista-
-com-donna-haraway. Acesso em: 22 jun. 2024.

HARAWAY, Donna; GOODEVES, Thyrza Nichols. Fragmentos: 
Quanto como uma folha. Entrevista com Donna Haraway. Revista 
Mediações, Londrina, v. 20, n. 1, p. 48-68, 2015. Disponível em: 
https://dx.doi.org/10.5433/2176-6665.2015v20n1p48. Acesso em: 22 
jun. 2024.

MARTINO, Luis Mauro Sá. Na cozinha das ciências: os usos do 
conceito de epistemologia na pesquisa em comunicação. Galáxia, 
São Paulo, v. 48, p. 1-22, 2023. Disponível em: http://dx.doi.
org/10.1590/1982-2553202361624. Acesso em: 15 nov. 2024.

PRECIADO, Paul B. Eu sou o monstro que vos fala: relatório para 
uma academia de psicanalistas. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2022a.

PRECIADO, Paul B. Manifesto contrassexual: práticas subversivas de 
identidade sexual. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2022b.

PRECIADO, Paul B. Regime heteronormativo e patriarcal vai 
colapsar com revolução em curso, diz Paul Preciado. [16 de 
janeiro de 2021] São Paulo: Folha de S. Paulo. Entrevista concedida 
a Naná DeLuca e Úrsula Passos. Disponível em: https://www1.folha.
uol.com.br/ilustrissima/2021/01/regime-heteronormativo-e-pa-
triarcal-vai-colapsar-com-revolucao-em-curso-diz-paul-preciado.
shtml. Acesso em: 22 jun. 2024. 



Bagoas V.16 | N. 25

135

PRECIADO, Paul B. Testo Junkie: Sexo, drogas e biopolítica na era 
farmacopornográfica. São Paulo: n-1 edições, 2018.

PRECIADO, Paul B. Um apartamento em Urano: crônicas da 
travessia. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

RIBEIRO, António Sousa. Humanidades. Edições Almedina, 2012.

SCOTT, Joan. História das mulheres. In: BURKE, Peter. A escrita 
da história: novas perspectivas. Trad. Magda Lopes. São Paulo: 
Editora Unesp, 2011, p. 65-98.

STEUP, Matthias; NETA, Ram. Epistemology. In: Stanford 
Encyclopedia of Philosophy. Califórnia: Stanford University, 2020. 
Disponível em: https://plato.stanford.edu/entries/epistemology/. 
Acesso em: 29 maio 2024.

VIEIRA FILHO, Maurício João. Aberturas e possibilidades da escrita 
acadêmica: experimentações, vivências e afetos. Revista Debates 
Insubmissos, [S. l.], v. 7, n. 25, p. 289–304, 2024. Disponível em: 
https://doi.org/10.32359/debin2024.v7.n25.p289-304. Acesso em: 17 
mar. 2025.


	PERSPECTIVAS FEMINISTAS E QUEER PARA A PESQUISA EM HUMANIDADES: diálogos epistemológicos e interdisciplinares entre Donna Haraway e Paul Preciado 
	Maurício João Vieira Filho
	Ítalo Vinícius Gonçalves


